TRADISI BALIMAU PAGA BAGI PENGANTIN
BARU DI KANAGARIAN BUNGO PASANG
KAB. PESISIR SELATAN

SKRIPSI

Diajukan kepada tim penguji skripsi jurusan ilmu sosial politik program studi
pendidikan kewarganegaraan sebagai salah satu syarat guna memperoleh
gelar sarjana pendidikan

Oleh:

VELLA TRIANI PUTRI
2006/73636

PROGRAM STUDI
PENDIDIKAN KEWARGANEGARAAN

JURUSAN ILMU SOSIAL POLITIK
FAKULTAS ILMU-ILMU SOSIAL
UNIVERSITAS NEGERI PADANG

2010



Halaman Persetujuan Ujian Skripsi

Judul : Tradisi Balimau Paga bagi Pengantin Baru di Kanagarian
Bungo Pasang Kabupaten Pesisir Selatan

Nama : Velia Triani Putri

NIM : 2006/ 73636

Jurusan : Imu Sosial Politik

Program Studi : Pendidikan Kewarganegaraan

Fakultas :  Ilmu-Timu Sosial

Padang, 14 Oktober 2010
Disetujui Oleh

Pembimbing I Pembimbing I1

Drs. Akmal, SH. M.Si
Nip. 196304011989031003




Halaman Pengesahan Lulus Ujian Skripsi

Dinyatakan lulus setelah dipertahankan di depan Tim Penguji Skripsi
Jurusan Ilmu Sosial Politik Fakultas Hmu-Ilmu Sosial
Universitas Negeri Padang

Pada Hari Kamis 14 Oktober 2010 Pukul. 09.30 s/d 10.30 Wib

Tradisi Balimau Paga Bagi Pengantin Baru di Kanagarian Bungo Pasang
Kabupaten Pesisir Selatan

Nama : Vella Triani Putri

NIM : 2006/ 73636
Jurusan : Ilmu Sosial Politik
Program Studi : Pendidikan Kewarganegaraan
Fakultas : Ilmu Ilmu Sosial
Padang, 14 Oktober 2010
Tim Penguji
Nama Tanda Tangan

Ketua : Drs. Akmal, SH, M.Si

Sekretaris : Drs. Syamsir, M.Si

Anggota : Dra. Runi Harjantati, M. Hum
Drs. Nurman, S, M.Si
Dr. Dasril, M.Ag

Mengesahkan:

\ " Pro . H. A%f;{rar Ananda, MA
., NIP.1961072019860251001
W

g
s

it



iy Ya A'llwk Ya TuMm ?Cu
Seqenap rash sayukur ki hanyutkan pada My tuk. l‘LIMfﬂ«[Lﬂ?L karunia Mu ;nu(n
Eln, hinganitibn masanyn W iecarmf» bahagin meski banyak. Lars
menghAmpiri Imtm}mn telah'¥ %ﬂn}‘& tnfi'sehrkm senyuman mulai Adn
walan Lingkah tak. tahv fﬂétt, nEln percayn Engkav selilu ada, satu
YAng pasti on kzﬁw(u;mnmn selalth ib:]nlpm, Ela tak boleh putus asa dan
menverah '-"I'H ot M o ¥
orng AR g
Mesks ELa masih javh dari ﬁnmfﬁm Mu

Namun engkau selaln mencurahkan kasih sm;nng tak terhinggh untuk.
Eln samnﬂ TASA Sywkur ,'E.tn padn Mu Ya Allah Ela ;Jersemlmkkwn hasit karya
. ;(u untulk kedun orang tun ELn yang penuh Tumlmmn dpn kasih sayang telah

' fun Ela sertn selalu memberi yang terbaik wntuk. ELA.

' Puyw Ela 517:&[»1141 3.505 dan MAmA-ELA 1jummwr ”i

..|||II A =L MAMA . essisneersernsons
iﬁ% PARHE, Dp'da" drn Harapan selalu mengirings lpmgkwk Eln wﬁﬂ sanpmiwr

]mmtom nAR sumbang namun tak pernah terlukisdijiwn s, mesii Eln tak.
mAmgH membwlns satm;: tetes Air maAtAmu, Wnlnu,i%ltﬁkknn bisa mmg[mfus
rmgwtmu nAmUn satu imm}a di ARt Ela karya EIR ii akan
Il ] kesa]ukam bagi sukamamu, Mama engkau AdRIAR Y terbaik.
hidupan ELR, tak mampy Ela mem}wlm };engar}nnn‘ﬂ. mw Mama.
}’Ww..u.'.:....; ........ - L-
Cocuran pelshyaugmembrnjiriguruhimn tak pernah ki Ilfmuknn t{erm :
memberi kxabu[mgmnn pAdn ELa, Raut wajah mu nwan penuhlelRh merfjot foavie
demifhari mengantar ELa menchpai asn demi Bshs agar nasih ELA menjads guru
yﬁmg semlu Eln cita-citakan. TeriWaAKAsih ?n;m untuk semun 3] erit ;um;nk mu
membesarkan ELn.
Kebrhaginan ini jugn ELa persempahian
untuk Kakak Ela tercinta Shinta dan Santi
Terimakasih, buat semua viku ngan dan qoa Unang, ELA sangat beru ntung
memiliki Unang, sehinggm nkiw’rm/a, a{n;mt menyetesm‘kwn skn'fsi ind. Unang Ti
gAga diri dan kesehatan ya nang Ela kangen unang kalan Ela besok ke Jakarta

lﬂgi




o mogh ibu cepat sembuh dan bisa jalan Lagi yabu.

Terimakasi untuk. }:amHmHng Ela Bapak Syamsir dan Bapak Akmal, yang
telnh membimbing ELa untuk. mevelesaikan pennlisan skripsi ini. Terimakasih
untuk penasehat akademik Ela Bapak Suryanef. Dan terimakasi pada dosen
penqui Thuk Runi Hariantati, Bapak Nurman, Bapak. Dasril yang telah
memperikan Kritikan qan saran prdn penulisan skripsi ELA. Dan terimaksih

pAAR semup dosen Tsospol ALAS semun wAWASAN dAn ilmuny i
Buat semun keluarga Ela
Thu Padang B;ru makasih bu semun nasehat ibu akan selalu ELa ingat dan
WL _.;,I' Uhang Cidan Da YAl makasih banyak ya nang
unMLg Im-i(Mp M O ‘ .
.,-l T : A .' o
]ﬂkﬂ;,.p& i A I| A <ol ’.-. k. R
Bang 0van, D AryAIRK '* KPR 0% s g anigiets
fo £ semun kelunr .gn }émr Ela di Pring
Semun Pk AK Uwo, UL WAL, uni Pit, Uuni Kem, udna , mnkns:f»
Iiﬂmﬂk unin pini akan selalu Eln mggwt Pak Etek dan Eték. mukM}f»

.
.

g - gun bansWAAn don a(mn:[f sekmggn ;Bln b menvelesaikar skriph

i .liﬁttfn dar Salftm' kzml

’Wﬂ%&m&n Wdn sletobe b gorisbundo CwAdildev pit elfitris
MAIZA) mAmA (resid ,AASHA, 17551,mm qLL semoga swkses selibliths Uncudan Ema
makasih banyak udah mﬂe’nqunn semuncurhntan Eln danselnly
memberikan semanght untuk ELa semogn Kith selalvs menjads smhabnt.
Mangkuak, d, Djer) nkkmujw Kita wisnda jugh maksin YA Sy AtAs
‘ I semuanya. Didn cepet nyusul ya yan.
Ira, Welni, Marini, Dila, Novi, Rahmi (mami), If‘tt,EZ‘L cewek dan Ezi cowvk,
Bli ¢ 1 Yesi, Rika Kita wisuda Tmreng nih
Weldn, Nia,0vi,Dest (kudeh) Aini (enek),Vera,Rahmi, Oma, Pitra, Robi,Abak.
ofm cepet nyusul ya teman-teman Ayo Semanqgat Frend, Teman-teman Ela
yang baik Ela pasti akan merindukan Ralian. Eeee ada yang lupa satu Lagi ty-
ty (Esty) maksih ty. Aini, Desi, Vern, Yesi teman-teman sehangku ELa haha
kengen nih duduk saleret Lagi.



Staffdik

Dan rass
f-ngkau telah meling

Akan }umnk malu}mk
|

J

KAGAYA




ABSTRAK

Vella Triani Putri : NIM. 2006/73636. TRADISI BALIMAU PAGA BAGI
PENGANTIN BARU DI KANAGARIAN BUNGO
PASANG KABUPATEN PESISIR SELATAN

Penelitian ini dilakukan untuk mengetahui proses pelaksanaan tradisi
Balimau Paga, makna yang terkandung dalam tradisi Balimau Paga dan
pergeseran yang terjadi pada pelaksanaan tradisi Balimau Paga di kanagarian
Bungo Pasang Kabupaten Pesisir Selatan. Dengan latar belakang penelitian pada
saat sekarang ini tradisi Balimau Paga sudah mulai ada pengantin baru yang tidak
melaksanakannya serta kurangnya pemahaman generasi muda tentang proses
pelaksanaan dan makna yang terkandung dalam tradisi Balimau Paga.

Jenis penelitian ini adalah kualitatif dengan menggunakan metode
deskriptif. Informan dalam penelitian ini dipilih dengan menggunakan teknik
snowball sampling dimana informan awal dipilih secara purposive sampling dan
informasi selanjutnya ditentukan secara snowball sampling. Jenis data yang
terdapat dalam penelitian ini adalah data primer dan data sekunder. Data ini
penulis kumpulan dengan melakukan observasi, wawancara dan studi
dokumentasi. Teknik penguji keabsahan data adalah dengan trianggulasi sumber
dan metode. Sedangkan teknik analisa data yang digunakan adalah reduksi data,
klasifikasi data, interpretasi data, dan verifikasi data.

Hasil penelitian menunjukkan bahwa proses pelaksanaan Balimau Paga
dilakukan sehari sebelum memasuki bulan suci Ramadhan. Tradisi ini dilakukan
oleh pengantin baru yang menikah pada tahun itu, dimana ia Balimau dengan
limau yang dibawakan oleh kerabat perempuan. Makna yang ada pada
pelaksanaan tradisi Balimau Paga adalah sebagai wujud pensucian diri untuk
memasuki bulan suci Ramadhan agar ibadah puasa dapat berjalan dengan baik dan
mendapat rahmat dari Allah. Perubahan yang terjadi pada pelaksanaan tradisi
Balimau Paga adalah kurangnya minat pengantin baru untuk ikut melaksanakan
tradisi Balimau Paga, berkurangnya antusiasme masyarakat untuk ikut
menyaksikan tradisi Balimau Paga, kurangnya keikut serta pemuda pemudi untuk
memeriahkan pelaksanaan tradisi Balimau Paga.

Dari hasil penelitian ini dapat disimpulkan bahwa, tradisi Balimau Paga
ini mulai ada pengantin baru yang tidak ikut melaksanakan tradisi tersebut. Oleh
karena itu disarankan kepada seluruh anggota masyarakat untuk mempertahankan
adat atau tradisi Balimau Paga ini telah dijaga dan dijalankan oleh generasi
terdahulu dengan cara tetap konsisten melaksanakannya.



KATA PENGANTAR

Bismillahirrohmanirrohim

Puji syukur penulis ucapakan kehadirat Allah SWT, yang telah
memberikan rahmat beserta karunia-Nya sehingga penulis dapat menyelesaikan
skripsi ini dengan judul * Tradisi Balimau Paga Bagi Pengantin Baru di
Kanagarian Bungo Pasang Kabupaten Pesisir Selatan. Skripsi ini disusun
dalam rangka memenuhi salah satu syarat memperoleh gelar Sarjana Pendidikan
Strata Satu (S1) pada Program Studi Pendidikan Kewarganegaraan Jurusan limu
Sosial Politik Fakultas llmu-1lmu Sosial, Universitas Negeri Padang.

Penulis sangat menyadari bahwa skripsi ini masih jauh dari kesempurnaan
dari segi materi maupun teknik penulisannya, semua ini kerena keterbatasan
kemampuan dan pengalaman yang ada pada penulis. Oleh sebab itu penulis
mengaharapkan kritikkan dan saran dari berbagai pihak yang bersifat membangun
demi kesempuranaan skripsi ini.

Dalam penyusunan skripsi ini penulis telah banyak mendapat bantuan dan
bimbingan dari berbagai pihak. Oleh karena itu pada kesempatan ini penulis ingin
mengucapkan terima kasih kepada :

1. Bapak Akmal, SH. M.Si sebagai dosen pembimbing | yang telah memberikan
arahan dan bimbingan dalam penulisan skripsi ini.

2. Bapak Drs. Syamsir, M.Si sebagai dosen pembimbing Il yang telah
memberikan arahan dan bimbingan dalam penulisan skripsi ini.

3. Ibu Dra. Runi Hariantati, M.Hum sebagai dosen penguji yang telah
memberikan kritikan dan saran demi kesempurnaan penyusunan skripsi ini.

4. Bapak Drs. Nurman, M.Si sebagai dosen penguji yang telah memberikan
kritikan dan saran demi kesempurnaan penyusunan skripsi ini.

5. Bapak Dr. Dasril, M.Ag sebagai dosen penguji yang telah memberikan
kritikan dan saran demi kesempurnan penyusunan skripsi ini.

6. Bapak Drs. Suryanef, M.Si selaku penasehat akademik yang telah

memberikan motivasi dan nasehat yang sangat berharga.



7. Dekan Fakultas IImu-1lmu Sosial UNP.

8. Bapak Ketua Jurusan dan Ibu Sekretaris Jurusan IImu Sosial Politik.

9. Ibu Ketua Program Studi Pendidikan Kewarganegaraan beserta staf pengajar
Jurusan lImu sosial Politik.

10. Wali Nagari, Sekretaris dan Pegawai Wali Nagari di Kanagarian Bungo
Pasang yang telah memberikan data dalam penulisan skripsi ini.

11. Masyarakat di Kanagarian Bungo Pasang yang telah penilis wawancarai
selaku informan penelitian yang telah memberikan data dalam penyelesaian
skripsi ini.

12. Teristimewa buat orang tuanku Bapak Syahlul, S.sos dan Ibu Yunimar serta
kakak-kakakku yang telah memberikan do’a dan kasih sayang yang tulus
kepada penulis sehingga penulis dapat menyelesaikan penyusunan skripsi ini.

13. Sahabat-sahabatku tersayang yang selalu mendampingi dan memotivasiku

Akhirnya penulis mengucapkan banyak terima kasih kepada semua pihak
yang telah membantu dalam penyusunan skripsi ini. Semoga Allah SWT

membalas semuanya dengan pahala yang berlipat ganda. Amin.

Padang, Oktober 2010

Penulis



DAFTAR ISI

Halaman
HALAMAN JUDUL
HALAMAN PERSETUJUAN SKRIPSI
HALAMAN PENGESAHAN LULUS UJIAN SKRIPSI
HALAMAN PERSEMBAHAN
ABSTRAK
KATA PENGANTAR ..ot i
DAFTAR IS oot ne e i
DAFTAR TABEL ...t Y
DAFTAR GAMBAR ...t sae s st e e vi
DAFTAR LAMPIRAN ...t rtee e s sane e e eaae e vii
BAB | PENDAHULUAN
A. Latar Belakang Masalah .............cccocoviiiiiiiicicicc e, 1
B. ldentifikasi Masalah, Pembatasan Masalah, Perumusan Masalah 6
C. Tujuan Penelitian ........cccccooiiiiiiiiiiieiesee e 7
D. Manfaat Penelitian .........cccccoooeveiiiieieie e 7

BAB Il  TINJAUAN PUSTAKA

AL K@JIan TEOKM .viivieieciecie et 9
L TrAGIST v 9
2. Simbol dan Makna yang Terkandung dalam Tradisi .......... 12

3. Perubahan Sosial atau Pergeseran Nilai dalam Budaya
MiINaNGKaDaU .........ccovvevieieiieiereee e 27
4. Tradisi Balimau di Minangkabau ...........c.ccccooeveiineienne 33
B. Kerangka Konseptual ...........cccooiiiiiininiiiinneeeeee, 35

BAB Il METODOLOGI PENELITIAN
A, JENIS PENEIITIAN oot 37
B. Fokus dan Lokasi Penelitian ........cccooveeeveeiiieeeeeieeeee e 37



C. Objek, Subjek dan Informasi Penelitian .............ccccoceeinnnnnn 38
D. Jenis Data dan Sumber Data .........c.ccoovvvriiiniininiineneseseie 39
E. Alat Pengumpul Data .........ccooviiiiininine e 40
F. Teknik Pengumpulan Data ..........ccccocvevviviiieiiciece e 40
G. Teknik Analisa Data ............ccooviiriiiiiiiiineec e 42
H. Teknik Pengujian Keabsahan Data ..........ccccoevvveiiiiieiiiiinnens 43

BAB IV HASIL PENELITIAN DAN PEMBAHASAN

A. Hasil PENEItIAN ..o 45
1. Data Lokasi Penelitian ..........cccccooiiiininiiiiineeeceee, 45
1. Letak Geografis Bungo Pasang ..........ccccccevveveveivenenne. 45
2. Keadaan Penduduk ...........cccoeriieiinininiieccees 45
3. PendidiKan ... 46
4. Mata Pencaharian ........cccccocvevviviieeniesieseeeece e 46
5. AQAMA oot 47
6. Keadaan social dan Budaya .........c.ccccoeevineninciciennnns 48
2. Deskripsi Hasil Penelitian ............ccccooeveiiieneiiiciceeens 49
a. Latar Belakang Timbulnya Tradisi Balimau Paga ..... 49
b. Proses Pelaksanaan Tradisi Balimau Paga ................. 52
c. Makna yang Terdapat Pada Tradisi Balimau Paga ..... 59
d. Pergeseran yang Terdapat Pada Tradisi Balimau Paga 66
3. Pembanasan ... 68
a. Prose Pelaksanaan Tradisi Balimau Paga .................... 68

b. Makna, Simbol dan Nilai yang Ada Pada Tradisi
Balimau Paga ..o 72

c. Pergeseran yang Ada Pada Pelaksanaan Tradisi

Balimau Paga ........cccccoveieiiccce e 76

BAB V PENUTUP
AL KESIMPUIAN ..o 80
B. SAran-Saran .........cccooeiiiiiiii 81
DAFTAR PUSTAKA



DAFTAR TABEL

Tabel 1. Jumlah Penduduk Menurut Jenis Kelamin ...........cccocovvniincnnns 46
Tabel 2. Tingkat Pendidikan Masyarakat di Kanagarian Bungo Pasang .... 46
Tabe. 3. Mata Pencaharian Masyarakat di Kanagarian Bungo Pasang ....... 47



Gambar 1.

DAFTAR GAMBAR

Kerangka Konseptual

Vi



BAB I

PENDAHULUAN

A. Latar Belakang Masalah

Kebudayaan pada dasarnya merupakan hal yang esensial dalam kehidupan
umat manusia, sebab masyarakat adalah orang yang hidup didalam kebudayaan.
Dengan demikian tidak ada yang tidak mempunyai kebudayaan dan sebaliknya
tidak ada kebudayaan tanpa masyarakat sebagai wadah dan pendukungnya

Upacara tradisional terutama yang berhubungan dengan religi atau sistem
kepercayaan adalah salah satu unsur kebudayaan yang paling sulit diubah bila
dibandingkan dengan unsur kebudayaan lain. Dalam upacara tradisional sistem
kepercayaan pada umumnya bertujuan untuk menghormati, mensyukuri, memuja
dan memohon keselamatan kepada Tuhan Abdul Syani (1994:24)

Masyarakat Minangkabau adalah masyarakat yang memiliki sendi agama
yang kuat, masyarakat yang berbudaya, masyarakat yang mempunyai adat istiadat
dan tradisi. Perbedaan tempat mengakibatkan berbeda pula adat, istiadat, budaya
dan tradisinya. Namun keanekaragaman inilah yang menjadikan masyarakat
Minangkabau menjadi satu. Orang Minangkabau menyadari bahwa masyarakat
dan kebudayaan juga tradisi itu selalu berubah. Hal ini sesuai dengan pepatah
Minangkabau bahwa sifat adat terbuka karena “adaik babuhua sintak™ (adat
berbuhul sentak) yang maksudnya sewaktu-waktu buhul itu dapat dibuka segera.

Apabila kita perhatikan upacara adat masih dilakukan di Minangkabau

sesuai dengan ketentuan adat masing-masing daerah dan ada juga mengalami



perubahan sesuai dengan perkembangan zaman. Upacara adat mengandung
beberapa makna menurut masyarakat Minangkabau antara lain: 1) sebagai
pengikat tali persatuan dan kesatuan dalam masyarakat secara umum, 2) sebagai
sarana untuk menjalin rasa senasib sepenanggungan, berat sama dipikul ringan
dan dalam nagari, 4) sebagai wujud kebanggaan bagi masyarakat Minangkabau
yaitu duduk sama rendah tegak sama tinggi dalam masyarakat (Navis, 1984:74).
Salah satu dari sekian banyak adat istiadat dan tradisi di Minangkabau
adalah Balimau Paga yaitu suatu tradisi yang dilakukan setahun sekali yang
dilaksanakan pada saat kita akan memasuki buan suci Ramadhan, biasanya yang
kita lihat pada masyarakat didaerah lain untuk memasuki bulan suci Ramadhan
mereka mandi bersama-sama ketepi sungai dengan tujuan mensucikan diri untuk
melaksanakan puasa esok harinya. Tapi pada masyarakat yang ada di kanagarian
Bungo Pasang Kabupaten Pesisir Selatan mereka memasuki bulan suci Ramadhan
melakukan tradisi yang disebut oleh masyarakat setempat dengan tradisi Balimau
Paga dimana seluruh masyarakat yang ada di kanagarian Bungo Pasang
Kabupaten Pesisir Selatan berbondong-bondong datang ke tepi sungai di daerah
itu untuk menyaksikan pengantin baru yang menikah pada tahun itu balimau.
Tradisi ini diawali dengan datangnya iring-iringan datuak, imam Kkhatib,
kapalo kampuang, alim ulama, dubalang dan pengantin baru yang diiringi dengan
pembunyian alat-alat musik seperti talempong, sarunai. Sebelum menuju tempat
yang sudah ditentukan, iring-iringan itupun dihadang dengan tari pasambahan

yang dilakukan oleh para pemudi-pemudi sebagai pertanda bahwa datuak-datuak



dan para pengantin baru itu sudah datang dan pertanda bahwa pelaksanaan tradisi
Balimau Paga akan dimulai. Setelah semua orang berkumpul pada tempat yang
sudah ditentukan datuak pun melimaui dirinya sendiri dan diikuti oleh kapalo
kampuang, imam khatib, malin, dubalang dan penganti baru dengan limau yang
dibawakan oleh karib kerabat. Tradisi Balimau Paga umumnya dilakukan oleh
para pengantin yang baru menikah dan sangat penting dilakukan oleh pengantin
baru sebagai tradisi turun menurun yang selalu dilakukan saat akan memasuki
bulan suci Ramadhan. Sedangkan tujuan dari tradisi Balimau Paga adalah sebagai
wujud penyucian diri bagi pengantin baru untuk memasuki bulan suci Ramadhan
dan sebagai pengerat tali silaturahmi antara mamak dan kemenakan.

Tradisi Balimau Paga sudah menjadi tradisi yang diwariskan dan
dilaksanakan secara turun temurun pada masa lalu. Tradisi ini banyak
mengandung makna dalam kehidupan masyarakat setempat. Perkembangan
zaman, ilmu pengetahuan dan kemajuan teknologi mengakibatkan nilai-nilai lama
yang semula menjadi acuan suatu kelompok masyarakat menjadi goyah akibat
masuknya nilai-nilai baru dari luar. Orang cenderung bertindak rasional dan
sepraktis mungkin. Akibatnya nilai-nilai yang lama terkandung dalam pranata
sosial milik masyarakat yang semula tradisional menjadi pudar (Ani Rostiyati,
1995:2).

Demikian pula upacara tradisional sebagai pranata sosial dan nilai-nilai
lama dalam kehidupan kultural masyarakat pendukungnya lambat laun akan
terkikis oleh pengaruh modern dan nilai-nilai baru tersebut. Dengan kata lain

upacara tradisional mengalami perubahan atau pergeseran akibat pengaruh



modern. Demikian juga dengan tradisi Balimau Paga yang diadakan sekarang ini
di kanagarian Bungo Pasang. Perkembangan zaman dikhawatirkan lambat laun
juga dapat mengikis nilai-nilai tradisional yang terkandung dalam upacara
tersebut. Dari observasi awal yang peneliti lakukan dapat kita lihat dari
keikutsertaan generasi muda untuk melaksanakan tradisi itu sudah mulai
berkurang. Pada masa dahulu generasi muda sangat antusias untuk menyaksikan
dan ikut memeriahkan pelaksanaan tradisi itu, tapi sekarang orang-orang yang
menyaksikan pelaksanaan tradisi sudah mulai berkurang dan tidak semeriah dulu
lagi.

Begitu pula halnya dengan pertunjukan kegiatan anak nagari dalam tradisi
ini sudah mulai bergeser. Dahulu pada umumnya semua muda-mudi di kanagarian
Bungo Pasang ikut mempertunjukan tari-tarian dan randai dalam pelaksanaan
tradisi itu. Persiapan untuk acara itu pun dilakukan sebulan sebelum pelaksanaan
tradisi itu dipertunjukan. Namun sekarang tidak begitu banyak para generasi
muda yang ikut memeriahkan tradisi Balimau Paga dan latihan yang dilakukan
secara bersama-sama pun tidak dilakukan lagi.

Adanya perubahan fenomena dalam tradisi juga ditandai dengan
keikutsertaan pengantin baru untuk mengikuti pelaksanaan tradisi Balimau Paga
pun sudah mulai berkurang. Sekarang ada pengantin baru yang tidak mau
mengikuti pelaksanaan tradisi Balimau Paga. Hal itu terjadi karena kurangnya
pemahaman generasi muda terhadap makna yang terkandung dalam pelaksanaan

tradisi Balimau Paga di kanagarian Bungo Pasang Kabupaten Pesisir Selatan .



Disamping itu, dahulu sanksi yang diberikan pada pengantin baru yang
tidak mengikuti pelaksanaan tradisi adalah dengan membayar denda yang disebut
dengan "maantaan daging” dimana pihak laki-laki mengantarkan daging lengkap
dengan bumbu-bumbunya ke rumah pengantin perempuan. Setelah daging itu
dimasak oleh pihak perempuan maka daging itu dibawa lagi ke rumah pihak laki-
laki. Jika denda tidak dibayar dan tidak ada yang mengantar daging maka orang
kampung akan meletakkan jantung pisang di depan pintu masuk rumah pengantin
itu. Hal itu dilakukan orang kampung untuk mempermalukan mereka karena
mereka belum membayar denda dengan maantaan daging sebab mereka tidak
mengikuti pelaksnaan tradisi Balimau Paga. Tapi sekarang mungkin karena tidak
diberlakukan lagi pembayaran denda dengan mengantar daging bagi pengantin
baru yang tidak mengikuti tradisi itu maka saat ini ada beberapa pengantin baru
yang tidak mau mengikuti pelaksanaan tradisi Balimau Paga tersebut.

Masyarakat di kanagarian Bungo Pasang Kabupaten Pesisir Selatan,
sebelumnya sangat mematuhi peraturan-peraturan hukum adat khususnya tentang
tradisi Balimau Paga. Namun akhir-akhir ini sudah terjadi pergeseran terhadap
nilai-nilai yang dianut. Hal ini terbukti masih ada yang melanggar peraturan atau
tidak menghadiri pelaksanaan tradisi Balimau Paga sehingga menimbulkan
penilaian negatif dari masyarakat. Generasi muda di kanagarian Bungo Pasang
umumnya banyak yang telah pergi merantau keluar, baik itu untuk menuntut ilmu
maupun untuk bekerja mengadu nasib di perantauan. Dapat dikatakan generasi

muda yang tinggal dan menetap di Bungo Pasang tidak begitu paham tentang



pentingnya atau tidaknya untuk tetap melakukan dan mempertahankan tradisi
(wawancara dengan Neli fitri, 25 Maret 2010)

Berdasarkan uraian diatas, dapat dipahami bahwa sudah terjadi pergeseran
terhadap nilai-nilai yang ada dalam hukum adat masyarakat di kanagarian Bungo
Pasang Kabupaten Pesisir Selatan. Bertitik tolak dari latar belakang di atas perlu
dilakukan penelitian tentang "TRADISI BALIMAU PAGA BAGI PENGANTIN
BARU DI KANAGARIAN BUNGO PASANG KABUPATEN PESISIR
SELATAN?. Penelitian ini perlu dilakukan untuk mengetahui proses pelaksanaan
tradisi Balimau Paga di Kanagarian Bungo Pasang Kabupaten Pesisir Selatan,
makna yang terkandung dalam tradisi Balimau Paga, dan pergeseran-pergeseran

yang terjadi dalam pelaksanaan tradisi Balimau Paga tersebut..

B. Identifikasi Masalah, Pembatasan Masalah, Perumusan Masalah
Bedasarkan latar belakang di atas maka dapat identifikasi masalah sebagai
berikut:
1. Kurangnya pemahaman generasi muda terhadap makna dari tradisi Balimau
Paga
2. Kurangnya keikut sertaan generasi muda untuk memeriahksan palaksanaan
tradisi Balimau Paga
3. Tidak diberlakukanya lagi pembayaran denda bagi pengantin baru yang
tidak mengikuti pelaksanaan tradisi Balimau Paga sehingga banyak
diantara mereka yang tidak mau lagi mengikuti atau melaksanakan tradisi

ini.



4. Banyak pergeseran yang terjadi dalam pelaksanaan tradisi Balimau Paga di

kanagarian Bungo Pasang Kabupaten Pesisir Selatan.

Sehubungan dengan tradisi Balimau Paga yang sangat luas permasalahannya
dan kompleks sekali sifatnya, maka perlu diberikan batasan masalah dalam
penelitian ini, dengan demikian yang menjadi fokus dan batasan dalam penelitian
ini adalah pelaksanaan adat Balimau Paga, makna yang terkandung pada tradisi
Balimau Paga dan pergeseran apa yang terjadi pada tradisi Balimau Paga di
kanagarian Bungo Pasang Kabupeten Pesisir Selatan.

Dari latar belakang masalah dan batasan masalah diatas dapat dibuat rumusan
masalah dari penelitian ini yaitu sebagai berikut:

1. Bagaimana proses pelaksanaan adat Balimau Paga yang dilakukan oleh

masyarakat di kanagarian Bungo Pasang Kabupaten Pesisir Selatan?

2. Makna apakah yang terkandung dalam tradisi Balimau Paga tersebut?

3. Pergeseran-pergeseran apakah yang terjadi dalam tradisi Balimau Paga di

kanagarian Bungo Pasang Kabupaten Pesisir Selatan tersebut?

C. Tujuan Penelitian
Penelitian ini antara lain bertujuan untuk:
1. Mengetahui proses pelaksanaan adat Balimau Paga di kanagarian
Bungo Pasang Kabupaten Pesisir Selatan.
2. Memahami makna yang terkandung dalam tradisi Balimau Paga di

kanagarian Bungo Pasang Kabupaten Pesisir Selatan



3. Mengetahui pergeseran-pergeseran yang terjadi pada tradisi Balimau

Paga di kanagarian Bungo Pasang Kabupaten Pesisir Selatan.

D. Manfaat Penelitian
Adapun penelitian ini diharapkan memiliki manfaat sebagai berikut:
1. Secara Teoritis
Secara teoritis penelitian ini dapat diharapkan memberikan sumbangan
pemikiran terhadap pengembangan ilmu pengetahuan terutama hukum

adat dan Antropologi Budaya.

2. Secara Praktis
Secara praktis hasil penelitian ini diharapkan dapat memberikan
pemahaman kepada generasi muda Bungo Pasang sebagai pewaris adat

dalam hal pelaksanaan tradisi Balimau Paga.

3. Secara Akademis
Secara akademis penelitian ini diharapkan dapat menambah khasanah
kepustakaan dan wawasan serta pengetahuan mahasiswa tentang hal-hal

yang berkaitan dengan tradisi Balimau Paga.



BAB I1

TINJAUAN PUSTAKA

A. Kajian Teori
1. Tradisi

Tradisi dan budaya merupakan beberapa hal yang menjadi sumber dari
akhlak dan budi pekerti. Tradisi yang telah membudaya akan menjadi sumber
dalam berakhlak dan berbudi pekerti seseorang.

Kata tradisi berasal dari bahasa latin traditio yang berarti diteruskan. Dalam
pengertian yang paling sederhana, tradisi diartikan sebagai sesuatu yang telah
dilakukan untuk sejak lama dan menjadi bagian dari kehidupan suatu kelompok
masyarakat. Dalam pengertian tradisi ini, hal yang paling mendasar dari tradisi
adalah adanya informasi yang diteruskan dari generasi ke generasi baik tertulis
maupun lisan. Tanpa adanya hal ini suatu tradisi dapat punah. Tradisi merupakan
suatu hal telah menjadi kebiasaan seseorang, tradisi ini telah melewati proses yang
cukup lama yaitu dari nenek moyang sampai sekarang, sehingga tradisipun dapat
mengalami beberapa perubahan dalam melalui proses tersebut.

Tradisi adalah suatu kesepakatan sosial (masyarakat) pada waktu, tempat
tertentu. Dengan demikian tradisi dapat diperbaharui dan dirubah jika ada
kesepakatan baru dalam masyarakat tertentu, hal ini sama juga berlaku dalam
budaya masyarakat Minangkabau. Menurut harser (1982) dalam Dinas Pariwisata
Seni dan Budaya (2006:11) secara teoritik tradisi tidak terjadi dengan sendirinya.
Tradisi terbentuk melalui proses tahap kreasi (penciptaan, pemunculan kreasi),

terhadap resepsi (penerimaan), tahap konvensi (kesepakatan) dan tahap



pengukuhan (tradisi). Masyarakat membuat ketentuan-ketentuan atau aturan tidak
tertulis yang harus dipatuhi oleh masyarakat secara adat pada tahap pengukuhan.

Marshal Hodgson (Marshal.2009) mengatakan tradisi pada hakikatnya
bukanlah pola perilaku, melainkan suatu dialog yang hidup dan berakar pada
referensi barsama. Pengertian tradisi seperti ditulis oleh Muhammad Abed Al
Jabiri dalam Al Turatswal Hadatsah (Rozihan. 2005) adalah sesuatu yang hadir
dan menyertai keyakinan Kkita yang berasal dari masa lalu kita atau orang lain baik
masa lalu jauh maupun dekat. Karena definisi tradisi sebagai ”sesuatu yang hadir
dan menyertai keyakinan kita” maka mengangkat dan menyibukkan diri dengan
tradisi adalah masalah yang abstrak dan bisa dibenarkan. Sebab ia merupakan
bagian esensial dari kebutuhan manusia itu sendiri untuk mengkaji dirinya dan
mangembangkanya.

Menurut Badudu Zain (1994:54) tradisi adalah adat kebiasaan yang
dilakukan turun temurun dan masih dilakukan dalam masyarakat di setiap tempat
atau suku-suku berbeda-beda. Selain itu tradisi dikaitkan sebagai adat kebiasaan
turun temurun dari nenek moyang yang masih dijalankan dalam masyarakat
(Bambang Rudianto,1991:12).

Lain halnya dengan Poerwadarminta (1995:34) la mengatakan bahwa tradisi
adalah segala sesuatu seperti adat kepercayaan, kebiasaan ajaran yang diturunkan
dari nenek moyang. Sedangkan kebiasaan adalah perbuatan manusia yang
dilakukan berulang-ulang dalam hal yang sama, yang mana kebiasaan inilah yang
menjadi tradisi. Apabila kebiasaan tertentu diterima masyarakat dan dilakukan

berulang-ulang sedemikian rupa sehingga tindakan yang berlawanan dengan



kebiasaan itu dilakukan sebagai pelanggaran terhadap hukum, maka hal ini
dipandang sebagai hukum.

Sedangkan menurut Willa Huky (1986:14) mengatakan tradisi merupakan
sumber yang paling berpengaruh dan menonjol. Hal ini disebabkan karena
anggapan bahwa tradisi mengandung pengetahuan arif dan kebijaksanaan. Karena
itu biasanya anggota masyarakat terus diminta untuk memelihara dan meneruskan
tradisi. Tetapi bila ditinjau atau diteliti secara objektif ternyata tradisi berbeda-
beda, mengandung pengetahuan arif dan kebijaksanaan yang wajib dipatuhi dan
ditaati olenh masyarakat, yang menjadi suatu tradisi yang tidak boleh dilanggar
oleh masyarakat setempat dan kalau dilanggar mendapat sanksi. Sanksi dari tradisi
ini bersifat tidak tertulis. Artinya apabila seseorang melanggar adat maka
hukumannya diberikan berdasarkan kebiasaan yang telah ditetapkan dari dulu
kala. Tradisi juga penting sebagai pembimbing pergaulan bersama dalam
masyarakat menurut Mardimin (1994:30). Jadi tradisi itu dapat diterjemahkan
dengan pewarisan atau penerusan norma-norma, adat istiadat, kaidah-kaidah tapi
tradisi tersebut bukanlah sesuatu yang tidak dapat di ubah.

Sementara itu Koentjaraningrat (1994:1-2) menjelaskan bahwa tradisi
merupakan unsur-unsur dari kebudayaan yang universal dan kebudayaan itu
sendiri merupakan keseluruhan dari pikiran dan karya manusia. Sedangkan
Harsojo (1986:230) menjelaskan bahwa tradisi merupakan suatu bentuk
keindahan yang sangat beranekaragam dan timbul dari bentuk permainan,
imajinasi yang kreatif dan memberikan kepuasan bathin yang sedalam-dalamnya

bagi manusia. Sementara itu Badudu (1994) mengartikan tradisi sebagai adat



kebiasaan yang dilakukkan secara turun temurun dan masih terus dilakukan
ditengah masyarakat.

Mursal Esten (1993:4) berpendapat tradisi adalah kebiasaan turun temurun
sekelompok masyarakat berdasarkan nilai-nilai budaya masyarakat yang
bersangkutan. Tradisi memperlihatkan bagaimana anggota masyarakat bertingkah
laku baik dalam kehidupan yang bersifat duniawi maupun terhadap hal-hal yang
bersifat baik atau keagamaan. Soejono Soekanto (1987:76) berpendapat tradisi
diartikan sebagai perbuatan yang diulang-ulang dalam bentuk yang sama,
merupakan suatu bukti bahwa orang banyak menyukai perilaku tersebut, sehingga

penyimpangan terhadapnya akan dicela oleh umum.

2. Makna, Simbol dan Nilai yang Terkandung dalam Tradisi

Dalam upacara-upacara tradisional umumnya digunakan simbol-simbol.
Untuk memahami tentang simbol-simbol yang digunakan dalam upacara
tradisional perlu diketahui terlebih dahulu tentang teori interaksionisme simbolik.
Teori interaksionisme simbolik pertama kali dikembangkan pada Universitas
Chicago tahun 1920-an dari pertemuan pengaruh pragmatisme, behaviorisme dan
pengaruh lain seperti sosiologi simmelian menurut Ritzert (2003:265-317)

Teori terpenting dalam interaksionisme simbolik adalah teori yang
dikemukakan oleh George H.Mead. Pada dasarnya teori Mead menyetujui
keunggulan keutamaan dunia sosial, artinya dari teori sosial itulah muncul
kesadaran, pikiran, diri dan seterusnya. Unit yang paling mendasar dari teori
Mead ini adalah tindakan yang meliputi empat tahap yang berhubungan secara

dialektis yaitu: implus, persepsi, manipulasi dan konsomasi.



Tindakan sosial melibatkan dua orang atau lebih dan mekanisme dasar
tindakan sosial adalah isyarat. Binatang dan manusia mampu melakukan
percakapan dengan isyarat, namun hanya manusia yang dapat
mengkomunikasikan arti gerak isyarat mereka secara sadar. Manusia mempunyai
kemampuan istimewa untuk menciptakan isyarat yang berhubungan dengan suara
dan kemampuan ini menimbulkan kemampuan khusus untuk mengembangkan
dan menggunakan simbol signifikan. Simbol signifikan menghasilkan
pengembangan bahasa dan kemampuan khusus untuk berkomunikasi satu sama
lain dalam artian sesungguhnya. Simbol yang signifikan juga membukakan
peluang bagi manusia untuk berfikir maupun berinteraksi dengan simbol-simbol
menurut Ritzer ( 2003:318)

Menurut  Ahmad F.Saifuddin (2005:290) simbol adalah objek, kejadian,
bunyi bicara atau bentuk-bentuk tertulis yang diberi makna oleh manusia seperti
doa, bersaji dan makan bersama yang dilakukan oleh masyarakat. Dalam
berkomunikasi manusia juga menggunakan simbol, baik dalam tarian, lukisan,
pakaian, ritual agama dan masih banyak lainya.

Menurut Deddy Mulyana (2006:71) tentang interaksionisme simbolik
mengatakan bahwa kehidupan sosial pada dasarnya adalah interaksi manusia
dengan menggunakan simbol-simbol. Penganut interaksionisme simbolik
berpandangan, perilaku manusia pada dasarnya adalah produk dari interpretasi
mereka atas dunia disekeliling mereka, jadi tidak mengakui perilaku itu dipelajari

atau ditentukan.



Menurut Gerge Rirzer (2003:294) interaksionisme simbolik pada dasarnya

adalah :

a.

b.

Tidak seperti binatang karena manusia dibekali kemampuan untuk berfikir
Kemampuan berfikir dibentuk oleh interaksi sosial

Dalam interaksi sosial manusia mempelajari makna dan simbol
memungkinkan mereka menggunakan kemampuan berfikir mereka yang
khusus

Makna dan simbol memungkinkan manusia melakukan tindakan khusus
dan berinteraksi

Manusia mampu mengubah arti dan simbol yang mereka gunakan dalam
tindakan dan interaksi

Manusia mampu memodifikasikan dan menghubungkan sebagian karena
kemampuan mereka berinterkasi dengan diri mereka sendiri yang
memungkinkan mereka menguji serangkaian peluang tindakan, menilai
keuntungan dan kerugian relatif dan memilih satu diantara serangkaian
peluang tindakan tersebut

Pola aksi dan interaksi yang saling berkaitan akan membentuk kelompok

dalam masyarakat.

Menurut George Ritzer (2003:290) Interaksionisme simbolik bertumpu

pada tiga premis yaitu:

a. Manusia bertindak terhadap sesuatu berdasarkan makna-makna yang ada

pada sesuatu itu bagi mereka



b. Makna tersebut berasal dari interaksi sosial seseorang dengan orang lain
c. Makna tersebut disempurnakan disaat proses interaksi sosial sedang
berlangsung

Makna tersebut berasal dari interaksi dengan orang lain, terutama dengan
orang yang dianggap cukup berarti. Bagi seseorang, makna dari sesuatu berasal
dari cara-cara orang lain bertindak terhadapnya dalam kaitanya dengan sesuatu hal
itu. Tindakan-tindakan yang mereka lakukan akan melahirkan batasan sesuatu
bagi orang lain. Interkasi manusia dijembatani oleh penggunaan simbol-simbol,
penafsiran, kepastian makna dari tindakan-tindakan orang lain.

Manusia mempelajari simbol dan makna di dalam interksi sosial.
Manusia menanggapi tanda-tanda dengan cara berfikir dimana tanda-tanda
tersebut mempunyai arti tersendiri. Menurut George Ritzer (2003:292) simbol
adalah objek sosial yang dipakai untuk merepresentasikan (menggantikan) apapun
yang disetujui orang yang akan mereka representasikan. Orang sering
menggunakan simbol untuk mengkomunikasikan sesuatu mengenai ciri mereka
sendiri. Simbol adalah aspek penting yang khas dilakukan manusia. Manusia tidak
memberikan simbol yang pasif terhadap realitas yang memaksakan dirinya sendiri
tapi secara aktif menciptakan dan mencipta ulang dunia tempat mereka berperan.

Menurut Safri Sairin (2007:61) simbol-simbol yang dihasilkan oleh
budaya mempunyai peran yaitu:

a. Pembawa dan pengantar pesan
b. Penunjuk keberadaan

c. Penunjuk sifat dan karakter



d. Penunjuk status
e. Penata cara dan upacara
f. Pengikat kohesivitas dan kebersamaan
g. Pembentuk karakter dan prilaku
h. Pendukung dan penjaga nilai tradisi
Menurut Achmad Fedyani (2005:288) definisi kebudayaan adalah :

a. Suatu sistem ketentuan dari makna dan simbol, yang dengan makna dan
simbol tersebut individu mendefinisikan dunia mereka, mengekpresikan
perasaan serta membuat penilaian

b. Suatu pola makna—makna yang ditransmisikan secara historis yang
terkandung dalam bentuk-bentuk simbol, yang melalui bentuk-bentuk
simbol tersebut yaitu manusia

c. Suatu peralatan simbol bagi mengontrol perilaku sumber-sumber
ekstrasomatik dari informasi

d. Kebudayaan adalah sistem simbol maka proses kebudayaan harus
dipahami, diterjemahkan dan diinterpretasikan

Simbol yang menunjukkan suatu kebudayaan adalah wahana dari
konsepsi dan kebudayaan yang memberikan unsur intelektual dalam proses sosial.
Tetapi proposisi kebudayaan sebagai simbol berlaku lebih dari sekedar
mengartikulasi dunia dan memberikan pedoman bagi tindakan didalamnya, karena
menyediakan model apa yang dipandang sebagai realitas dan pola bagi perilaku

menurut Achmad Fedyani (2005:289)



Simbol atau tanda dapat dilihat sebagai konsep-konsep yang dipandang
oleh manusia sebagai pengkhasan sesuatu yang lain yang mengandung kualitas-
kualitas analis-logis atau melalui asosiasi dalam pikiran dan fakta. Simbol
memandang manusia sebagai pembawa dan produk, sebagai objek sekaligus
subjek, dari suatu sistem tanda dan simbol yang berlaku sebagai sarana
komunikasi untuk menyampaikan pengetahuan dan pesan-pesan menurut Achmad
Fedyani (2005:291)

Jadi dapat disimpulkan bahwa teori simbol merupakan wujud interpretasi
seseorang terhadap suatu benda yang bermakna jika sudah terjadi , interaksi
dengan benda tersebut. Simbol sering digunakan untuk menunjuk bahwa
seseorang memiliki ciri khas tersendiri yang digunakan untuk berkomunikasi atau
berinteraksi dengan masyarakat.

Makna adalah bagian yang tidak terpisah dari sematik dan selalu melekat
dari apa saja yang yang kita tuturkan. Makna tersebut selalu menyatu pada tuturan
kata maupun kalimat. Menurut Mansoer Pateda (2001:82) mengemukakan bahwa
makna adalah hubungan antara makna dengan pengertian. Dalam hal ini
Ferdinand de Saussure dalam Adi Setyawan (2009:86) mengungkapkan
pengertian makna sebagai pengertian atau konsep yang dimiliki atau terdapat pada
suatu tanda linguistic:

a. Maksud pembicaraan
b. Pengaruh penerapan bahasa dalam pemakaian persepsi atau perilaku

manusia atau kelompok manusia



c. Hubungan dalam arti kesepadanan atau ketidak sepadanan antara bahasa
atau antara ujaran dan semua hal yang ditunjukkanya
d. Cara menggunakan lambang-lambang bahasa

Bloomfied dalam Susilo Adi Setyawan (2009:89) mengemukakan bahwa
makna adalah suatu bentuk kebahasaan yang harus dianalisis dalam batasan-
batasan unsur-unsur penting situasi dimana penutur mengujarnya. Aminuddin
(1998:50) dalam Susilo Adi Setyawan (2009:84) mengemukakan bahwa makna
merupakan hubungan antara bahasa dengan bahasa luar yang disepakati bersama
oleh pemakai bahasa sehingga dapat saling dimengerti. Jadi makna adalah suatu
bentuk kebahasaan yang harus dianalisis dalam batasan-batasan unsur penting
(Susilo Adi Setyawan.2009).

Istilah nilai digunakan untuk menunjukkan kata benda abstrak yang
artinya kebersamaan (wort) atau kebaikan (good ness) dan sebagai kata kerja yang
artinya suatu tindakan kejiwaan tertentu dalam menilai dan melakukan penilaian,
nilai merupakan suatu realitas abstrak yang benar-benar ada dan dapat dirasakan
oleh masing-masing sebagai daya pendorong atau prinsip-prinsip yang menjadi
pedoman dalam kehidupan.

Menurut Freenklei dalam Syakwan Lubis (2005:16) bahwa nilai pada
hakekatnya adalah suatu yang diinginkan (positif) atau suatu yang tidak
diinginkan. Dalam hal nilai tersebut bersifat positif dalam arti menguntungkan,
menyenangkan dan memuaskan pihak yang memperolehnya untuk kepentingan-
kepentingan yang berkaitan dengan nilai tersebut, sebaliknya nilai yang tidak

diinginkan merupakan suatu yang tidak diinginkan atau nilai yang bersifat negatif,



artinya merugikan atau menyulitkan pihak yang memperolehnya untuk memenuhi
kepentingannya sehingga nilai tersebut dijauhi.

Menurut Irwan Prasetia (1999:40) nilai mengacu pada apa atau sesuatu
yang oleh manusia dan masyarakat dipandang sebagai yang paling berharga.
Dengan kata lain nilai itu berasal dari pandangan hidup suatu masyarakat.
Pandangan itu berasal dari sikap manusia terhadap Tuhan, terhadap alam semesta
dan terhadap sesamanya. Sikap ini dibentuk melalui berbagai pengalaman yang
menandai sejarah kehidupan masyarakat yang bersangkutan.

Seperti yang diungkapkan Max Scheler dalam Zurmaini Yunus (2003:98)
nilai yang ada tidaklah sama hukumnya atau tingginya. Nilai secara nyata ada
yang lebih tinggi dan ada yang lebih rendah dibandingkan dengan nilai-nilai yang
lainnya. Menurut tinggi rendahnya nilai-nilai dikelompokkan dalam empat tingkat
yaitu:

a. Nilai kenikmatan, dalam tingkat ini terdapat deretan nilai-nilai yang
menegakkan yang menyebabkan orang senang dan menderita.

b. Nilai-nilai kehidupan, dalam tingkat ini terdapat nilai-nilai yang penting
bagi kehidupan.

c. Nilai kejiwaan, dalam tingkat ini terdapat nilai kejiwaan yang tidak sama
sekali tergantung pada keadaan jasmani maupun lingkungan.

d. Nilai-nilai kerohanian, dalam tingkat ini modalitas nilai dari suci dan tidak

suci. Nilai semacam ini terutama terdiri dari nilai-nilai pribadi.



Nilai adalah dasar atau landasan bagi perubahan. Nilai-nilai merupakan
suatu daya pendorong dalam kehidupan suatu pribadi atau kelompok. Oleh karena
itu nilai berperan penting dalam proses perubahan sosial.

Nilai merupakan sikap, tindakan dan perasaan yang diperlihatkan oleh
individu, kelompok ataupun masyarakat secara keseluruhan tentang baik, buruk,
benar, salah, suka dan tidak suka dan sebagainya terhadap objek materil maupun
non materil. Menurut Munandar (1999:6) nilai mengacu pada apa atau sesuatu
yang oleh manusia dan masyarakat dipandang sebagai yang paling berharga.
Dengan kata lain, nilai itu berasal dari pandangan hidup suatu masyarakat.
Pandangan itu berasal dari sikap manusia terhadap Tuhan, terhadap alam semesta,
dan terhadap sesamanya. Sikap ini dibentuk melalui berbagai pengalaman yang
menandai sejarah kehidupan masyarakat yang bersangkutan.

Ciri-ciri nilai sosial adalah:

a. Nilai terbentuk didalam masyarakat melalui saling interaksi diantara para
anggota

b. Nilai sosial ditularkan melalui proses sosial dari satu masyarakat serta
kebudayaan ke yang lain melalui akulturasi, difusi dan sebagainya

c. Nilai dipelajari bukan merupakan bawaan sejak lahir. Proses belajar nilai
dimulai semenjak anak-anak.

d. Nilai cendrung berkaitan satu dengan yang lain, membentuk pola-pola

dan sistem nilai dalam masyarakat.



e. Nilai bervariasi antara kebudayaan yang satu dengan yang lainnya, sesuai
denga harga yang relatif yang diperlihatkan oleh setiap kebudayaan

terhadap pola aktifitas, tujuan serta sasaranya (Hukky,1986:26)

Munandar Soelaeman (1999:26), menjelaskan sistem nilai budaya dalam
masyarakat secara universal menyangkut lima masalah pokok kehidupan manusia
yaitu:

a. Hakikat hidup manusia (MH)

b. Hakikat karya manusia (MK)

c. Hakikat waktu manusia (MW)

d. Hakikat alam (MA)

e. Hakikat hubungan manusia (MM)

1) Hakikat hidup manusia (MH), hakikat hidup untuk setiap kebudayaan
berbeda secara eksterm, ada yang berusaha untuk memendamkan hidup ada pula
yang menganggap hidup suatu hal yang baik. 2) Hakikat karya manusia (MK),
setiap kebudayaan hakikatnya berbeda-beda, diantaranya ada yang beranggapan
bahwa karya bertujuan untuk hidup, karya memberikan kedudukan dan
kehormatan, karya merupakan gerak hidup untuk menambah karya lagi. 3)
Hakikat waktu manusia (MW), hakikat waktu untuk setiap kabudayaan berbeda
ada yang berpandangan mementingkan orientasi masa lampau, ada pula yang
berpandangan untuk masa kini atau yang akan datang. 4) Hakikat alam manusia
(MA), ada kebudayaan yang menggangap manusia harus mengekplotasi alam atau
memanfaatkan alam semaksimal mungkin, ada pula kebudayaan beranggapan

bahwa manusia harus harmonis dengan alam dan manusia harus menyerah kepada



alam. 5) Hakikat hubungan manusia (MM), dalam hal ini ada yang mementingkan
hubungan manusia dengan manusia, baik secara horizontal (sesamanya) maupun
secara vertikal (orientasi kapada tokoh-tokoh) ada pula yang berpandangan
individualistis.

Koentjaraningrat (1997:27), menyatakan suatu sistem nilai  budaya
berfungsi sebagai pedoman tertingi bagi kelakuan manusia. Sistem nilai budaya
itu demikian kuatnya meresap dan berakar di dalam jiwa masyarakat sehingga
sulit digantikan atau diubah dalam waktu yang singkat. Sistem nilai budaya
berupa bastruksi yang tidak mungkin ditemukan seratus persen sama dengan apa
yang ada dalam masyarakat tertentu oleh karena itu mungkin saja nilai-nilai

tertentu dapat berbeda atau bertentang dengan nilai-nilai yang ada.

Nilai dibedakan atas :
1. Nilai Religi

Religi berasal dari bahasa latin “Religio” yang berasal dari kata “Re-
Ligare” yang berarti Re kembali, mengulang dan Ligare mengikat. Sehingga
yang dimaksud dengan ber-Religi adalah mengikatkan diri kembali pada
penciptanya. Religi adalah satu rangkaian dari perjalanan sejarah berupa
simbol-simbol kepercayaan serta kegiatan-kegiatan yang terkadang dengan
kekuatan-kekuatan supranatural yang memberi arti kepada pelaku atau
pengikut ajaran berupa pengalaman tentang peristiwa kehidupan yang
mengartikan dalam bentuk nilai-nilai kekuatan tak terbatas atau kekuatan

besar mencerminkan suatu kebenaran hakiki.



Ralph Waldo Emerson (Putu selalu ada: 2009) menyampaikan Tuhan
berada di hati setiap ciptaanya. Pada awalnya suatu religi hanya menjadi
perenungan pencarian hakekat hidup manusia mencari Tuhanya. Namun
demikian asal usul pelahiran religi mengikat secara keseluruhan sistem nilai
kehidupan yang secara evolusi manusia telah mampu berfikir jernih terhadap
kesempurnaan yang secara bertahap pencapaian peningkatan religi ini begitu
menyentuh rasa kekaguman Kita terhadap kegaiban Yang Maha Pencipta.

Bagaimana insan manusia awal yang secara sederhana mengatasi
kesulitan-kesulitan dalam masa-masa transisi perubahan peradaban yang
kemudian mampu secara bijak merumuskan organ religi yang sangat indah,
hal tersebut semata-mata keinginan yang besar untuk bisa kembali kepada
Yang Maha Pencipta sebagai sumber kehidupan. Setiap satu unit manusia
dituntut menjadi genius dalam memandang realitas religi agar bisa menjadi
insan yang berdaya untuk menjelaskan nilali-nilai kebesaranNya dengan tidak
meninggalkan tata krama antara Maha Pencipta dan yang diciptakan baik yang
kasat mata maupun yang tidak kasat mata sehingga setiap insan mampu
menempatkan diri pada konsep wawasan tentang pengakuan hak-hak
Penciptaan secara benar dan tepat, tanpa melakukan fitnah terhadap Yang
Maha Esa (Pencipta). Penghayat kepercayaan meyakini adanya Tuhan Yang
Maha Pencipta jagad raya.( Putu selalu ada :2009)

Nilai kerohanian meliputi:

- Nilai kebanaran yang bersumber pada akal (rasio, budi, cipta) manusia



- Nilai keindahan atau nilai estetika yang bersumber pada unsur perasaan
manusia

- Nilai kebaikan atau nilai moral yang bersumber pada unsur kehendak
(karsa manusia)

- Nilai religius (agama) yang merupakan nilai kerohanian tertinggi yang

mutlak bersumber pada kepercayaan atau keyakinan manusia.

2. Nilai kebersamaan

Nilai kebersaman adalah salah satu nilai luhur universal yang harus ada
dalam setiap orang, mustahil bagi seseorang untuk dapat menciptakan tujuan
tanpa adanya nilai kebersamaan pada setiap individu. Ada pepatah yang
pekerjaan apabila dikerjakan bersama akan terasa ringan.

Kebersamaan merupakan sisi kehidupan yang unik dan penuh
pembelajaran. Memberi arti untuk setiap aktifitas yang kita lakukan dalam
kehidupan sehari-hari. Menyentuh rasa kemanusian yang seringkali menguap.
Arti kebersamaan bukan sekedar slogan, melainkan pemahaman, penerapan
dan pengelolaan yang diupayakan untuk terus membudaya. (Nia Hidayat,
2009)

Hukum adat mempunyai sifat communal yaitu sifat kebersamaan yang
kuat artinya manusia menurut hukum adat merupakan makhluk dalam ikatan
kemasyarakatan yang erat. Seluruh lapangan hidup diliputi oleh rasa

kebersamaan, segala sesuatunya dengan memperhatikan kepentingan semua



anggota keluarga, kerabat, tetangga atas dasar tolong menolong, saling
membantu antara satu sama lain.

Dalam rasa kebersamaan ini terdapat pula rasa persatuan, rasa erat, rasa
senasib sepenanggungan. Selain itu terdapat pula rasa keadilan sosial, dimana
keadilan material atau spritual itu untuk orang banyak, untuk seluruh rakyat
bukan untuk kepentingan pribadi atau golongan. Setiap orang mempunyai hak
dan kewajiban yang sama dan harus diperlakukan sama dalam bidang hukum,
politik, ekonomi, sosial, budaya dan Hankam. Bukan saja pangan dan sandang
yang harus berlaku adil tetapi juga kebutuhan beribadah kepada Tuhan Yang

Maha Esa.

Nilai Gotong Royong
Secara umum gotong royong dapat diartikan dengan kerjasama, saling
bantu membantu satu sama lain untuk meringankan suatu beban pekerjaan
(Budiono, Kamus Bahasa Indonesia 2005:301) gotong royong mengandung
nilai, nilai yang merupakan latar belakang dari segala aktifitas tolong
menolong antara warga desa.
Koentjaraningrat (1990:62) menyatakan bahwa dalam sistem nilai
budaya orang Indonesia nilai itu mengandung empat konsep yaitu:
1. Manusia itu tidak hidup dengan sendirinya di dunia ini, tetapi dikelilingi
oleh komunitasnya yaitu manusia dan alam sekitar.
2. Dengan demikian dalam segala aspek kehidupannya manusia pada

hakekatnya tergantung kepada sesamanya.



3. Karena itu ia harus selalu berusaha untuk sedapat mungkin memelihara
hubungan baik dengan sesamanya, terdorong oleh jiwa sama rata sama
rasa.

4. Selalu berusaha untuk sedapat mungkin bersifat konform, berbuat sama
dan bersama dengan sesamanya dalam komunitas, terdorong oleh jiwa
sama tinggi sama rendah.

Maka jelaslah bahwa manusia itu tidak dapat hidup sendiri tanpa orang
lain, manusia itu saling tergantung satu sama lain. Oleh karena itu manusia
harus menjaga hubungan baik satu sama lain agar dapat tolong menolong dan
bekerjasama yang bisa diwujudkan dalam bentuk gotong royong. Gotong
royong bisa mengikat tali silaturahmi antara sesama semakin erat.

Marsudi Eko (1993:9) menyatakan didalam gotong royong juga terdapat
azas-azas yang terdiri dari:

1. Azas gotong royong atau azas kekeluargaan merupakan peninggalan
nenek moyang Kita, yang harus kita lestarikan dan dapat melembaga
di dalam kehidupan masyarakat. Sehingga seluruh cita-cita, seluruh
harapan, seluruh aspirasi bangsa dilaksanakan dalam usaha bersama
dengan seluruh rakyat secara gotong royong dan hasilnya pun
dirasakan bersama secara adil dan merata

2. Kegotong royongan mencerminkan sikap hidup berat sama dipikul

3. Dalam pelaksanaan kegotong royongan harus menimbulkan keakraban

persatuan dan kekeluargaan yang serasi, seimbang dan selaras seluruh



masalah dibicarakan dengan semangat musyawarah untuk mufakat
dan seluruh hasil keputusan musyawarah dilakukan dengan penuh rasa
tanggung jawab.

4. Azas gotong royong akan menimbulkan pembagian kerja menurut
bidang masing-masing dan diperlukan pemimpin yang berwibawa
untuk mengatur pelaksanaanya

5. Azas gotong royong dapat menggairahkan (AMD) merupakan
pelaksanaan pembangunan dengan azas gotong royong yang perlu

dilanjutkan pelaksanaanya.

Gotong royong bisa kita lihat dari berbagai versi, dahulunya gotong
royong lebih terkait hanya dalam aktivitas tolong menolong dalam bekerja
mengeluarkan tenaga tetapi seiring dengan masuknya uang menjadi unsur
penting dalam kehidupan masyarakat maka sistem pengerahan tenaga kerja
dianggap kurang praktis maka gotong royong juga terlihat dalam pemberian
sumbangan berupa uang untuk membantu sesama mayarakat.

Sesuai dengan pendapat Mansyur (1999:149) bahwa sifat kegotong
royongan dilandasi oleh perasaan kasih sayang yang mendasarkan pengertian
terhadap orang lain sehingga timbul perasasan ingin menolong sesama.
Walaupun demikian kita harus ingat kepada keadaan dan situasi sebab dalam
keadaan penghidupan sekarang ini sifat itu diperkecil baik dalam lingkungan

apa saja.



3. Perubahan Sosial atau Pergeseran Nilai dalam Budaya Minangkabau

Tentang pergeseran dan perubahan ada seperti pepatah adat Minangkabau
menyatakan “Sakali aia gadang, sakali tapian barubah” (sekali air besar, sekali
tepian berubah). Pengertian pergeseran menurut Kamus Umum Bahasa Indonesia
menurut Poerwadarminta (1995:82) berarti peralihan, pergantian atau
perpindahan. Perubahan sosial budaya adalah sebuah gejala berubahnya struktur
sosial dan pola budaya dalam suatu masyarakat. Perubahan sosial budaya
merupakan gejala umum yang terjadi sepanjang masa dalam setiap masyarakat.
Perubahan itu terjadi sesuai dengan hakikat dan sifat dasar manusia yang selalu
ingin mengadakan perubahan (Wikipedia. 2009).

Menurut Soejono Soekanto (1987:18) yang mengatakan bahwa perubahan-
perubahan sosial adalah segala perubahan pada lambang-lambang kemasyarakatan
di dalam suatu masyarakat yang mempengaruhi sosialnya, termasuk di dalamnya
nilai-nilai, sikap, pola perilaku diantara kelompok dalam masyarakat. Soejono
Soekanto (1987:20) mendefinisikan perubahan sosial sebagai suatu variasi dari
cara-cara hidup yang telah diterima, yang disebabkan baik karena perubahan
kondisi geografis, kebudayaan materil, komposisi penduduk, ideologi maupun
karena adanya difusi ataupun penemuan-penemuan baru dalam masa tersebut.

Adat istiadat suatu masyarakat mempunyai pola dan cara tersendiri. Hal ini
disebabkan adat asli tersebut penerapanya di daerah-daerah sangat dipengaruhi
oleh situasi dan kondisi serta pengaruh luar lainnya yang masuk ke daerah
tersebut. Namun tidak semua adat dan kebiasaan itu berubah ada hal-hal tertentu

yang mendasar yang selalu dipertahankan. Setiap kehidupan masyarakat manusia



senantiasa mengalami suatu perubahan. Perubahan-perubahan pada kehidupan
masyarakat tersebut merupakan fenomena sosial yang wajar, oleh karena setiap
manusia mempunyai kepentingan yang tak terbatas. Perubahan-perubahan akan
nampak setelah tatanan sosial dan kehidupan masyarakat yang lama dapat
dibandingkan dengan tatanan dan kehidupan masyarakat yang baru menurut
Abdul Majid (1992:162).

Setiap perubahan tentunya akan menuntun adanya adaptasi dari
masyarakat yang mengalami dan ini tentunya akan mempunyai spesifikasi dalam
cara mereka beradaptasi tergantung dari mana perubahan itu terjadi atau akibat
dari mana munculnya perubahan itu. Perubahan dalam sistem sosial pada
umumnya terjadi secara gradual, melalui penyesuaian-penyesuaian, dan tidak
secara revolusioner. Perubahan-perubahan yang terjadi secara drastis pada
umumnya hanya mengenai bentuk luarnya saja. Sedangkan unsur sosial budaya
yang menjadi bangunan dasarnya tidak seberapa mengalami perubahan.

Pada dasarnya, perubahan sosial timbul atau terjadi melalui tiga macam
kemungkinan yaitu:

1. Penyesuaian-penyesuaian yang dilakukan oleh sistem sosial tersebut
terhadap perubahan-perubahan yang datang dari luar

2. Pertumbuhan melalui proses diferensiasi struktur dan fungsional

3. Penemuan-penemuan baru oleh anggota masyarakat (Anna Desi Pertiwi.
2009).
Perubahan di dalam masyarakat dapat mengenai norma-norma, nilai-nilai,

pola-pola perikelakuan organisasi, susunan dan stratifikasi kemasyarakatan dan



juga dapat mengenai lembaga kemasyarakatan. Untuk mempelajari suatu
perubahan dalam masyarakat maka perlu diketahui sebab-sebab yang
mengakibatkan terjadinya perubahan itu. Pada umumnya dapat dikatakan bahwa
sebab-sebab itu sumbernya adalah:

a. Sebab yang bersumber dalam masyarakat sendiri itu, misalnya saja
bertambah atau berkurangnya penduduk, penemuan baru (invention),
pertentangan (conflicts) antara golongan-golongan dan pemberontakan
(revolusi) di dalam tubuh masyarakt itu sendiri.

b. Sebab-sebab yang bersumber di dalam masyarakat lain, maka biasanya
perubahan terjadi karena kebudayaan dari masyarakat yang lain itu
melancarkan pengaruhnya pada kebudayaan dari masyarakat yang sedang
dipelajari. Hubungan yang dilakukan secara fisik antara kedua
masyarakat itu mempunyai kecendrungan untuk menimbulkan pengaruh
timbal balik, artinya masing-masing masyarakat mempengaruhi
masyarakat lainya, tetapi juga menerima pengaruh dari masyarakat yang

lain (Anna Desi Pertiwi .2009)

Disamping itu faktor-faktor pendorong perubahan sosial atau budaya
menurut Marnelis (2001:19) antara lain dapat berupa hal-hal berikut:
1. Faktor geografis
Lingkungan fisik dapat mempengaruhi penduduk untuk mudah atau
sulitnya mengalami perubahan. Temperatur yang terlalu tinggi, badai
atau gempa bumi semuanya memberikan pengaruh pada manusia

untuk merubah gaya hidup mereka dan banyak sedikitnya sumber-



sumber kekayaan alam akan sangat menentukan jenis kehidupan yang
akan dialami oleh kelompok orang tertentu.

Faktor teknologi

Banyak penemuan-penemuan teknologi yang mengakibatkan
perubahan sosial yang luas di dalam masyarakat.

Ideologi

Ideologi dasar yang terdiri dari keyakinan dan nilai-nilai yang bersifat
kompleks ada pada setiap masyarakat. Ideologi dapat dijadikan alat-
alat untuk memelihara keadaan, akan tetapi ia akan membantu
mempercepat timbulnya perubahan jika keyakinan-keyakinan dan
nilai-nilai tersebut tidak lagi dapat memenuhi tuntutan kebutuhan
masyarakat

Kepemimpinan

Perubahan sosial sering dimulai oleh pemimpin-pemimpin yang
kharismatik karena mereka mampu menarik pengikut-pengikut dalam
jumlah besar yang akan bergantung dengan mereka dalam gerakan
sosial.

Penduduk

Peningkatan ataupun penurunan jumlah penduduk secara radikal dapat
menjadi faktor penyebab timbulnya perubahan sosial. Peningkatan
drastis dalam jumlah penduduk bisa memaksa timbulnya penemuan-
penemuan baru dalam teknik produktif. Sementara penduduk yang

menurun secara cepat dapat menimbulkan perubahan-perubahan



10.

11.

12.

penting dalam organisasi sosialnya agar mempertahankan diri dari
serangan musuh-musuh.

Kontak dengan kebudayaan lain

Sistem pendidikan yang maju

Sikap menghargai hasil karya seseorang dan keinginan-keinginan
untuk maju

Toleransi terhadap perbuatan-perbuatan yang menyimpang

Sistem lapisan masyarakat yang terbuka

Ketidakpuasan masyarakat terhadap bidang-bidang kehidupan tertentu

Nilai meningkatkan taraf hidup

Selain faktor pendorong, perubahan sosial atau budaya dapat pula

terhalang oleh berbagai faktor (Kuswoyo Arief. 2008) yaitu:

1.

2.

8.

9.

10.

Kurang intensifnya hubungan komunikasi dengan masyarakat lain
Perkembangan ilmu pengetahuan dan teknologi yang lambat

Ada kepentingan-kepentingan yang tertanam dengan kuat dalam
masyarakat

Prasangka negatif terhadap hal-hal yang baru

Pengaruh adat atau kebiasaan

Sikap masyarakat yang tradisional

Rasa takut akan terjadinya kegoyangan pada integrasi kebudayaan
Hambatan ideologi

Kebiasaan

Nilai pasrah



11. Ketimpangan sosial yang sangat mencolok

12. Sistem stratifikasi sosial yang kaku

Sistem nilai budaya dalam sistem kebudayaan menurut C.Kluckhon

mencakup lima masalah dasar kehidupan manusia yaitu:

a.

b.

e.

Masalah mengenal hakekat hidup dari hidup manusia

Masalah mengenal dari hakekat karya manusia

Masalah mengenal hakekat dari kedudukan manusia dalam ruang
waktu

Masalah mengenal hakekat dari hubungan manusia dengan alam
sekitarnya

Masalah mengenal hakekat dari hubungan manusia dengan sesama

Masalah mengenai hakekat dari hubungan manusia dengan sesamanya

adalah merupakan akibat manusia itu sendiri yang merupakan suatu kesatuan

yaitu masyarakat. Didalam masyarakat terjadi interaksi antara satu individu

dengan individu lain atau terjadi hubungan antara manusia dengan sesamanya.

Indonesia sebagai negara kesatuan mempunyai masyarakat yang majemuk serta

budaya yang berbeda. Menurut Van Volen Hoven Indonesia terbagi atas 19

lingkup hukum adat yang masing-masing mempunyai budaya dan sistem nilai

tersendiri. Karena perbedaan lingkungan menyebabkan perbedaan kebudayaan

sementara sistem nilai dipengaruhi oleh perbedaan kebudayaan dan perbedaan

waktu. Perbedaan sistem nilai dapat pula menyebabkan pandangan sikap hidup,

keinginan dan sebagainya.



Budaya Minangkabau diistilahkan oleh seorang ahli budaya sebagai
budaya yang berpilin dua karena dibentuk oleh dua unsur yang tidak terpadu
namun saling memperkuat yaitu adat dan agama. Sehubungan dengan itu Nasroen
(1990:53) dalam analisanya tentang budaya Minangkabau menyatakan bahwa adat
Minangkabau itu merupakan suatu sistem pandangan hidup yang tetap akan kekal,
sebab itu merupakan adat yang berdasarkan pada ketentuan yang terdapat pada
alam yang nyata serta berdasarkan kepada:

a. Yang baik dipakai, yang buruk dibuang, melihat contoh kepada yang
sudah, melihat tuan kepada yang menang.

b. Seorang untuk bersama dan bersama untuk seorang yaitu yang bagus
menurut Kita disetujui pula oleh yang lain.

c. Berdasarkan perekonomian yang sehat

d. Perimbangan pertentangan artinya pertentangan yang dihadapi dengan cara
mufakat berdasarkan alur dan patut kemudian carilah keseimbangan

e. Meletakkan sesuatu pada tempatnya

f.  Menyesuaikan diri dengan keadaan

g. Alam adalah rahmat, tiada yang tidak berguna.

4. Tradisi Balimau di Minangkabau

Jauh sebelum Hari Raya tiba, kedatangan bulan suci Ramadhan merupakan
perayaan tersendiri di Sumatra Barat. Kepatuhan menjalankan tradisi dan perintah
agama berpadu harmonis di Sumatra Barat. Saking harmonisnya, kadang garis

antara tradisi dan kewajiban agama menjadi satu. Tradisi pun dianggap wajib dan



harus dilaksanakan untuk melengkapi ibadah di bulan suci. Salah satunya adalah
ritual unik yang disebut Balimau sebuah tradisi yang penuh makna agamais untuk
menyambut bulan suci Ramadhan.(Asri Muchtar 2009)

Balimau adalah satu kata yang mengandung satu kegiatan tradisi yang
bernuansa religius di Minangkabau pada masa dahulu hingga sekarang, karena
itulah tradisi ini telah membudaya dikampung-kampung dan dinagari di Ranah
Minang, maka tradisi Balimau tidak bisa dihapuskan begitu saja. Sebagai pusaka
budaya, maka tradisi Balimau ini bagi sebagian masyarakat akan tetap
dipertahankan maka ninik-mamak, alim ulama, cerdik pandai dan seluruh
masyarakat serta kaum padusi Minang yang meliputi mande-mande, amai-amai
dan bundo kanduang yang akan ikut mempertahankan tradisi tersebut. (Hifni.
2008)

Biasanya tradisi ini dilakukan selang satu hari menjelang datangnya bulan
suci Ramadhan. Balimau dalam praktek fisiknya tidak hanya dimiliki oleh orang
Minangkabau. Balimau juga ada dalam wilayah peradaban lainnya. Diantaranya
yang paling tua adalah Balimau versi masyarakat Hindu di India, saat semua
penganut Hindu India turut bersama-sama ke sungai Gangga untuk melakukan
ritual mandi penyucian diri.

Balimau dalam terminologi orang Minang adalah mandi mensucikan diri
(mandi wajib, mandi junub) dengan limau (jeruk nipis, jeruk kasturi), ditambah
ramuan alami beraroma wangi dari daun pandan wangi, bunga kenanga, kelopak
bunga mawar dan akar tanaman gambelu, yang semuanya direndam dalam air

suam-suam kuku yang diletakkan dalam talam yang dibawakan oleh kerabat dari



pihak perempuan, lalu dibarutkan (dioleskan) ke kepala (mycityblogging.2009).
Ramuan tradisional untuk balimau tersebut adalah warisan turun temurun sejak
dulu, sejak puluhan tahun lalu bahkan konon sejak ratusan tahun lalu.

Makna dari tradisi Balimau adalah untuk kebersihan hati dan tubuh
manusia dalam rangka mempersiapkan diri untuk melaksanakan ibadah puasa,
agar ibadah puasa yang dilakukan lebih sempurna. Pelaksanaan tradisi ini pun
dimulai dari bentuk yang sederhana, hingga dilakukan dengan upacara yang relatif
besar dan meriah. Masyarakat tradisional Minangkabau pada zaman dahulu
mengaplikasikan wujud dari kebersihan hati dan jiwa dengan cara mengguyur
seluruh tubuh/keramas disertai dengan ritual yang memberikan kenyamanan dan
efek bathin serta kesiapan lahir batin ketika melaksanakan ibadah puasa. Inti dari
tradisi Balimau itu dalam rangka mengeratkan tali silaturahmi, dimana anak-
kemenakan biasanya dioleskan ramuan limau ke kepalanya oleh para mamaknya.
Kemudian mensucikan diri sejalan dengan ajaran agama Islam, karena Islam itu

sangat suka kebersihan (Hifni. 2008.)

B. Kerangka Konseptual

Dari penjabaran kajian teori yang telah dikemukakan di atas dapat dibuat
kerangka konseptual dalam penelitian ini. Secara sederhana Tradisi Balimau Paga
Bagi Pengantin Baru di kanagarian Bungo Pasang Kecamatan IV Jurai Kabupaten

Pesisir Selatan digambarkan sebagai berikut:



Gambar 1 : Tradisi Balimau Paga Bagi Pengantin Baru Di kanagarian
Bungo Pasang Kecamatan IV Jurai Kabupaten Pesisir Selatan.

Pelaksanaan Tradisi
Balimau Paga

Waktu kegiatan
Balimau Paga

Tradisi Balimau Paga
bagi pengantin baru

Proses kegiatan
Balimau Paga

Makna Tradisi
Balimau Paga

Aktor Tradisi
Balimau Paga

Tindakan/
Perbuatan Tradisi
Balimau Paga

Pergeseran yang
terjadi pada
pelaksanaan tradisi
Balimau Paga

Peralatan yang

digunakan pada

Tradisi Balimau
Paga




BAB YV

KESIMPULAN

A. Kesimpulan

Berdasarkan uraian hasil penelitian yang telah penulis kemukakan pada
Bab sebelumnya tentang tradisi Balimau Paga bagi pengantin baru di kangarian
Bungo Pasang Kabupaten Pesisir Selatan maka dapat diambil kesimpulan sebagai
berikut:

b. Proses pelaksanaan tradisi Balimau Paga dilakukan sehari sebelum
memasuki bulan suci Ramadhan. Tradisi ini dilakukan oleh pengantin baru
yang menikah pada tahun itu, dimana pengantin baru ini akan balimau
dengan limau yang dibawakan oleh kerabat perempuan.

c. Makna yang ada pada pelaksanaan tradisi Balimau Paga adalah sebagai
wujud pensucian diri untuk memasuki bulan suci Ramadhan, agar ketika
menjalankan ibadah puasa kita bisa menjalankanya dengan baik dan kita
akan mendapat rahmat dari Allah. Selain itu pada pelaksanaan tradisi
Balimau Paga ini juga terdapat nilai-nilai yang mengandung makna
penting bagi masyarakat di Kanagarian Bungo Pasang yaitu nilai realigi,
nilai kebersamaan dan nilai gotong royong.

d. Perubahan yang terjadi pada pelaksanaan tradisi Balimau Paga yaitu
kurangnya minat pengantin baru untuk ikut melaksanakan tradisi Balimau
Paga, berkurangnya antusiasme masyarakat untuk ikut menyaksikan
tradisi Balimau Paga, kurangnya keikutsertaan pemuda dan pemudi yang

ada di kangarian Bungo Pasang untuk memeriahkan pelaksanaan tradisi



Balimau Paga. Dahulu adanya pembayaran denda bagi pengantin baru
yang tidak melaksanakan tradisi Balimau Paga tapi sekarang pembayaran

denda itu tidak diberlakukan lagi.

B. Saran

Dari hasil penelitian yang dilakukan, telah digambarkan proses
pelaksanaan tradisi Balimau Paga, makna yang terkandung dalam diadakannya
tradisi Balimau Paga dan perubahan yang ada pada pelaksanaan tradisi
Balimau Paga. Meskipun demikian masih banyak kekurangan yang terasa dari
penelitian ini dan hal ini dapat menjadi pemicu untuk penelitian selanjutnya.
Berkaitan dengan hal ini diharapkan kepada peneliti-peneliti berikutnya yang
menfokuskan studinya tentang proses pelaksanaan tradisi Balimau Paga agar
bisa menggali lebih dalam prosesi atau aktivitas yang berhubungan dengan
Balimau Paga ini.

Agar generasi mudah lebih mengenal jalannya proses-proses atau kegiatan
dalam tradisi Balimau Paga,dan pelaksanaan tradisi Balimau Paga bagitu
sangat penting maka bagi masyarakat di Kanagarian Bungo Pasang maka kami
peneliti menyarankan:

1. Ninik mamak hendaknya membina dan mensosialisasikan tradisi Balimau
Paga bagi pengantin baru kepada seluruh masyarakat mulai dari generasi
muda sampai yang tua sehingga seluruh masyarakat akan mencintai
kebudayaan sendiri.

2. Seluruh anggota masyarakat hendaknya mempertahankan tradisi yang

telah dijaga selama ini oleh generasi terdahulu dengan cara tetap konsisten



melakukan Balimau Paga bagi pengantin baru dan tetap meningkatkan

nilai-nilai kegotong royongan dan kebersamaan di tengah masyarakat.



DAFTAR PUSTAKA

Acuan dari Buku
A.A Navis .1984. Alam Takambang Jadi Guru. Jakarta. Graffiti Pers

Abdul Syami. 1994. Sosiologi Skematika Teori dan Terapan. Jakarta. Bumi
Aksara

—————————————————— .1992. Sosiologi Skematika Teori dan Terapan. Bandar Lampung.
Bumi Aksara

Abu Achmadi 2008. Metodologi Penelitian. Jakarta. Bumi Aksara

Achmad Fedyani Saifudi. 2005. Antropologi Kontemporer Suatu Pengantar Kritis
Mengenai Paradigma. Jakarta. Prenada Media

Burman Bungin. 2007. Analisis Data Kualitatif. Jakarta. PT. Raja Grafindo

Cholil, Mansyur. 1990. Sosiologi Masyarakat Desa dan Kota. Surabaya.; Usaha
Nasional

Deddy Mulyana. 2006. Metodologi Penelitian Kualitatif. Bandung. PT.Remaja

George Ritzer. 2003. Sosiologi IImu Pengetahuan Berparadikma Ganda. Jakarta.
PT. Raja Grafindo Persada

——————————————————— .2003. Teori Sosiologi Modern. Jakarta. Prenada Media
Harsojo. 1986. Pengantar Antropologi. Jakarta. Bina Cipta
Irawan Prasetia. 1999. Logika dan Prosedur Penilaian. Jakarta:STIA-LAN Pers

Kaswardi. 1993. Pendidikan Nilai Memasuki Tahun 2000. Jakarta: Gramedia
Widiasarana Indonesia

Koentjaraningrat. 1997. Pengantar Antropologi. Jakarta. Rinaxa Cipta
---------------------- .1990. Pengantar Antropologi. Jakarta. PT.Rinaxa Cipta
————————————————————— 1994. Masalah-Masalah Pembangunan. Jakarta. PT.Rinaxa Cipta

Mardimin, Johanes. 1994. Jangan Tangisi Tradisi Transformasi Budaya Menuju
Masyarakat Modern. Yogyakarta. Kanisius

Marsudi, Eko. 1993. Kepemimpinan Pancasila Suatu Eksplorasi: Setya Eka
Nugraha



