PERUBAHAN FUNGSI TORTOR KEMATIAN SAUR MATUA
BATAK TOBA DI KELURAHAN KAMPUNG TOBA
KOTA PADANGSIDIMPUAN

Oleh

ANNI HOLILAH LUBIS
NIM. 20181

Tesis ditulis untuk memenuhi sebagian persyaratan dalam
Mendapatkan gelar Magister Pendidikan

KONSENTRASI STUDI ILMU PENGETAHUAN SOSIAL
PROGRAM PENDIDIKAN SEJARAH
PROGRAM PASCASARJANA
UNIVERSITAS NEGERI PADANG
2012



ABSTRACT

ANNI HOLILAH LUBIS : “The changes infunction tortor in Saur matua death
rate Batak Toba in the urban toba village of Padangsidimpuan City”
Postgraduate Thesis. History of education courses, the university of Padang,
2012,

The research aims to : 1. To explain the changes tortor tradition of death in the
toba village community, Padangsidimpuan City, 2. To describe the factors
effect of urban villages have abandoned the tradition tortor toba death, 3. To
reveals the meaning contained in the tradition tortor death in the community of
Batak Toba in Urban villages, Padangsidimpuan City. The theory used in this
research is the theory of culture through interpretive theory of social systems
and social changes. Methods used in this research is a qualitative approach to
post-positivist paradigm by Nasution. The results obtained after the research
was analyzed is there are the changes of tortor tradition in rituals Saur matua
death be entertainment events, the factors that influence change in funeral Saur
Matua death is the place, the influence of place or location where the incident
of saur matua death occured very influential, the funeral of Saur matua death in
the village Toba, Losung Village, Padangsidimpuan city mostly been using a
keyboard musical instrument, whereas in the area of origin as North Tapanuli
uses gondang instruments. So the place also has an impact by changes in the
event of death of saur matua and christian doctrine that governs how to praise
God through arts either through dance and music. Therefore the tradition feast
of death by people who embraced Christianity always do tortor as a deed to
praise God.



ABSTRAK

ANNI HOLILAH LUBIS. Perubahan Fungsi Tortor Kematian Batak Toba
Saur Matua di Kelurahan Kampung Toba Kota Padangsidimpuan. Tesis
Program Pascasarjana, Program Studi Pendidikan Sejarah, Universitas Negeri
Padang. 2012.

Penelitian ini bertujuan untuk : 1. Menjelaskan perubahan tradisi Tor-Tor
Kematian pada  masyarakat Kelurahan  kampung Toba, Kota
Padangsidimpuan.2.Mendeskripsikan ~ faktor apa yang mempengaruhi
perubahan fungsi Tor-tor  dalam upacara kematian Batak
Toba.3.Mengungkapkan makna yang terkandung dalam tradisi Tor-Tor
Kematian pada masyarakat Batak Toba di Kelurahan kampung Toba, Kota
Padangsidimpuan. Teori yang digunakan dalam penelitian ini adalah teori
kebudayaan melalui teori Interpretatif oleh Clifford Geertz, teori tradisi
menurut Bawani, teori simbol dan makna menurut Geertz, dan teori sistem
sosial dan perubahan sosial. Metode yang digunakan dalam penelitian ini
adalah pendekatan kualitatif dengan paradigma post-positivistik menurut
Nasution. Hasil yang diperoleh setelah penelitian ini dianalisis adalah adanya
perubahan tradisi tor-tor dalam ritual kematian Saur Matua menjadi acara
hiburan, adanya faktor — faktor yang mempengaruhi perubahan tor-tor pada
upacara kematian saur matua adalah tempatnya, pengaruh tempat ataupun
lokasi dimana kejadian kematian saur matua itu terjadi sangat berpengaruh,
apabila upacara kematian saur matua yang ada di kampung Toba, kelurahan
Losung, Kota Padangsidimpuan kebanyakan telah menggunakan alat musik
keyboard, sedangkan di daerah asalnya seperti di daerah Tapanuli Utara masih
banyak yang menggunakan alat musik gondang. Jadi tempat juga memiliki
pengaruh terhadap perubahan pada acara kematian saur matua dan adanya
ajaran Kristen yang mengatur bagaimana cara memuji Tuhan lewat seni baik
dengan tari maupun dengan musik. Maka dari itu pada pesta adat kematian oleh
masyarakat yang memeluk agama Kristen selalu melakukan tor-tor sebagai
suatu perbuatan untuk memuji Tuhan.

PERSETUJUAN AKHIR TESIS

Mahasiswa :  Anni Holilah Lubis
NIM. : 20181



Puji dan syukur kehadirat Allah Swt atas berkat dan rahmatNya,
shalawat dan salam kepada Nabi Muhammad Saw, sehingga penulis dapat
menyelesaikan tesis ini dengan judul “Perubahan Fungsi Tortor Kematian
Batak Toba Saur Matua Di Kelurahan Kampung Toba Padangsidimpuan”.
Penulisan tesis ini disusun sebagai salah satu syarat untuk menyelesaikan studi
pada Program Studi IPS konsentrasi Sejarah Sekolah Pascasarjana Universitas
Negeri Padang (UNP).

Penulis menyadari bahwa sejak mengikuti studi hingga penyelesaian
tesis ini tidak lepas dari bimbingan, dorongan dan buah pikiran cemerlang dari
berbagai pihak. Oleh karena itu, dengan segala kerendahan hati yang tulus
ikhlas penulis menyampaikan ucapan terimakasih kepada pihak-pihak yang
telah memberikan perhatian pada penulis sampai selesainya tesis ini sebagai
berikut :

1. Bapak Prof. Dr. Nursyirman Effendi, selaku Pembimbing | dan Bapak Prof.
Dr. Azwar Ananda, MA., selaku Pembimbing Il yang telah banyak
memberikan arahan, bimbingan dan meluangkan waktunya disela-sela
kesibukannya sehingga penulisan tesis ini dapat terselesaikan.

2. Bapak Prof. Dr. Gusti Asnan, lbu Linda, M.Hum dan Ibu Hj. Dr. Siti

Fatimah, M.Pd.,M.Hum., sebagai dosen penguji dan dosen Program



Pascasarjana yang telah banyak memberikan saran dan kritikan dalam
perbaikan tesis ini.

Bapak Prof. Dr. Mukhaiyar, M.Pd., selaku Direktur Program Pascasarjana
(PPS) Universitas Negeri Padang. Bapak Prof. Dr. Gusril, M.Pd., selaku
Asisten Direktur 11 serta segenap staf pegawai Program Pascarsajana (PPS)
Universitas Negeri Padang (UNP) yang telah banyak memberikan
kemudahan serta fasilitas selama mengikuti pendidikan.

. Seluruh informan yakni kepada lurah, pendeta gereja HKBP Kota
Padangsidimpuan beserta pimpinan, juga kepada masyarakat Kampung
Toba yang telah meluangkan waktunya kepada penulis.

Ucapan sama pula penulis sampaikan kepada rekan-rekan mahasiswa PPS
UNP, teristimewa sekali Program Studi IPS konsentrasi Pendidikan Sejarah
Angkatan 2010/2011 yang telah memberikan motivasi dan bantuan dalam
penyelesaian studi ini.

. Terisitimewa untuk Ayah dan Ibuku yang tercinta beserta adek-adek yang
kusayangi dan suamiku yang tercinta yang dengan penuh kesabaran
memberikan dorongan dan pengertian selama mengikuti pendidikan di

Program Pascasarjana Universitas Negeri Padang.



Hendaknya semua kebaikan dan bantuan yang diberikan kepada penulis
menjadi amal kebajikan. Akhirnya, penulis mengakui bahwa karya ini masih
jauh dari kesempurnaan. Oleh karenanya dengan segala kerendahan hati penulis
mengharapkan saran dan kritikan yang konstuktif dari semua pihak demi
perbaikan tesis ini. Mudah-mudahan tesis ini ada manfaatnya di kemudian hari.

Amin ya Robbal’alamin.

Padang, Desember 2012
Penulis,

ANNI HOLILAH LUBIS



DAFTAR ISl

ABSTRACT .. i
ABSTRAK .o ii
PERSETUJUAN AKHIR TESIS ..., iii
PERSETUJUAN KOMISI UJIAN TESIS........ccooii, \Y
SURAT PERYATAAN ..ot v
KATAPEGANTAR ... Vi
DAFTAR ISL..oi e vii
DAFTAR TABEL ... iX
DAFTAR GAMBAR ... iX

BAB | PENDAHULUAN

A. Latar Belakang Masalah .............cccccoveviviiiiienecese e 1

B. Masalah dan Fokus Penelitian ...........ccocoocooniiiiiincniinens 12
C. Tujuan Penelitian .........cccooiveiviieiie e 12
D. Manfaat Penelitian ..........cccccoviiiiniiiincceceeeee 13

BAB Il KAJIAN TEORI
A, Landasan TEOM ...ccvcveieereeieieesie e see e ie e e see e e 14
B. Penelitian Yang Relevan .........ccccccoocvveviiieiecsece e 24

C. Kerangka Konseptual ..........ccccoovviieiiiieiiiene e 26



BAB Il MEODE PENELITIAN

A, JENIS PENEIITIAN oo

B.

C.

D

LOKaAST PENEIITIAN ©..evveeeeeee e

Informan Penelitian .......oocooeeeeeeeee e

. Teknik dan Alat Pengumpul Data ..........ccccceeeeviveieciieinenenn,

E. Teknik Pemeriksaaan Keabsahan Data .........cccccccvveevvvvcennnen.

F.

Teknik ANalisiS DAta ......cooevveeeeeeeeee e

BAB IV TEMUAN

A, TemUaN UMUM oottt eereeea e e e

1.

2.

3.

4.

Sejarah dan Keadaan Alam Kota Padangsidimpuan .......
Letak Daerah Kecamatan Padangsidimpuan Selatan ...... 45
Kondisi Sosial Budaya, Adat dan Agama Di Kota
Padangsidimpuan ........cccccevvereieeneee e
Sejarah Masuknya Suku Batak Toba Di Kota

PadangsSidimpuan ..........coccocveeeieieieneeseese e

B. Temuan KNUSUS .......ooooveeeieeeeee e,

1.

Perubahan Tradisi Fungsi Tor-tor dalam Ritual Kematian
Saur Matua Menjadi Hiburan ...
Faktor yang Mempengaruhi Perubahan Fungsi Tor-tor

dalam Upacara Kematian Masyarakat Batak ................

28

28

29

30

31

33

36

36

52

57

45

69

76



3. Makna yang Terkandung Dalam Ajaran Kristen

Terhadap TOr-tOr ......cccvvveieeieee e

BAB V KESIMPULAN DAN SARAN

AL KeSIMPUIAN ..o

B. IMPHKAST oo

C. Saran

DAFTAR RUJUKAN ..o

LAMPIRAN

108

111

113

114

116

119



BAB |

PENDAHULUAN

A. Latar Belakang Masalah

Indonesia merupakan Negara yang kaya akan budaya.Dimana
upacara religi merupakan suatu unsur dalam kehidupan masyarakat yang
takdapat terpisahkan. Walaupun kebudayaan itu hanya dilaksanakan oleh
masyarakat primitif, akan tetapi tidak mengganggu aturan yang ada dalam
agama dan negara.

E.B Taylor mengemukakan bahwa kebudayaan adalah kesatuan
yang kompleks yang meliputi pengetahuan, keyakinan, kesenian, moral,
hukum, adat istiadat, dan kemampuan-kemampuan lain serta kebiasaan-
kebiasaan yang diperoleh manusia sebagai anggota masyarakat.
Kebudayaan yang beraneka ragam merupakan warisan budaya yang harus
dilestarikan keberadaannya dalam masyarakat (Koenjaraningrat,1985:123)

Pelestarian kebudayaan telah diatur oleh pemerintah dalam
Peraturan bersama Menteri dalam Negeri dan Menteri Kebudayaan dan
Pariwisata nomor 42 tahun 2009. Pasal 2 dan 19 berisikan bahwa
Pemerintah dan masyarakat memiliki kewajiban bersama untuk ikut serta

dalam pelestarian kebudayaan nasional umumnya dan daerah khususnya.



Kebudayaan dan masyarakat merupakan dua hal yang tak dapat
dipisahkan. Dalam batas-batas tertentu manusia mengubah dan membentuk
kebudayaannya, tetapi pada dasarnya manusia lahir dan besar sebagai
penerima kebudayaan dari generasi yang mendahuluinya. Kebiasaan turun
temurun sekelompok masyarakat berdasarkan nilai budaya masyarakat
yang bersangkutan disebut tradisi (Mursal, 1999: 21).

Tradisi bukanlah suatu objek yang mati (Johanes, 1994:13), ia
adalah alat yang hidup untuk melayani manusia yang baru pula. Hanya
dalam rentangan waktu yang panjang kita baru dapat memahami dan
menunjukkan bahwa tradisi sebenarnya juga berubah dan berkembang
untuk mencapai tahap mantap pada zamannya.

Kita sebagai ahli waris kebudayaan selalu dituntut untuk berani
mengadakan perubahan terhadap tradisi, membenahi satu atau beberapa
bagian yang dirasa tidak sesuai  situasi masa kini dengan cara
mentransformasikannya.  Transformasi budaya adalah perubahan-
perubahan konsep, bentuk, fungsi dan sifat budaya untuk menyesuaikan
dengan konstelasi dunia. Transformasi budaya ini dilakukan untuk menuju
masyarakat Indonesia yang berkebudayaan modern.

Sejarah kebudayaan dan pergolakan masing-masing suku bangsa

Indonesia, memang mempunyai titik-titik perbedaan juga sesuai dengan asa



usulnya, situasi dan kondisi yang dialami dan dilaluinya dalam peredaran
zaman beberapa abad yang telah lampau. Tetapi begitupun disamping
perbedaan-perbedaan yang dimaksud, lebih banyak lagi titik-titik
persamaan dan persatuannya, pengaruh pergaulan dan pengalaman masing-
masing di tanah air Indonesia/Nusantara. Inilah salah satu faktor utama
yang menimbulkan ke Bhineka Tunggal Ika an.

Banyak kita melihat fakta yang terjadi di masyarakat saat ini
khususnya masyarakat Batak.Masyarakat Batak yang telah melakukan
transformasi budaya terhadap tradisi-tradisi yang ada di lingkungan
mereka, salah satunya Tor-Tor Kematian.

Dalam masyarakat Batak Toba Padangsidimpuan, kematian seperti
itu dinamakan dengan kematian saur matua. Namun apakah sudah sejak
masa lampau, masyarakat Batak menganggap kematian saur matua sebagai
sebuah kematian yang paling diinginkan. Hal ini menyangkut pendalaman
terhadap rekonstruksi kebudayan religi masyarakat Batak sebelum
masuknya agama Kristen.

Masyarakat Batak pra Kristen percaya bahwa kematian merupakan
masa transisi perpindahan kehidupan alam nyata menuju kehidupan alam
orang mati.Mereka percaya orang yang mati hanya raga, sedangkan

jiwanya berjalan terus menempuh perjalanan ke alam lain



(Siahaan,1964:45).Campur tangan orang yang masih hidup dibutuhkan
dalam membantu orang mati, saat terjadinya perpindahan alam kehidupan
tersebut.

Konsep kepercayaan ini memunculkan daya cipta pengekspresian
tingkah laku orang yang ditinggalkan si mati saat hendak mengantarkan si
mati ke alam lain. Hal ini berkembang menjadi sebuah upacara kematian.
Setelah lama dikubur, keluarga yang ditinggalkan ternyata masih merasa
perlu mengekspresikan konsep kepercayaannya itu lagi.

Konsep kepercayaan awal dari hanya untuk mengantarkan si mati
ke alam barunya, berkembang menjadi keinginan untuk tetap dapat
berinteraksi dengannya melalui ritual pemanggilan, penghormatan, hingga
pada akhirnya pemujaan.

Terbukti, masyarakat Batak masih mengekspresikannya dalam
sebuah upacara penguburan sekunder mangongkal holi.lstilah sekunder
dipakai karena sebelumnya telah dilakukan upacara penguburan (primer)
pada saat kematiannya. Oleh karena itu, ketika diupacarakan lagi melalui
aktivitas penggalian tulang-belulang si mati dari kubur primer, untuk
dikuburkan kembali ke dalam kubur sekunder, dapatlah disebut sebagai

upacara penguburan sekunder (Simatupang,2005:5-6).



Pemujaan hanya dilakukan bagi arwah leluhur yang dianggap
memiliki kuasa-pengaruh yang istimewa, berdasarkan kekayaan /
kedudukan mereka sewaktu hidup (Schreiner, 1978:167-168).Maka orang
yang mati saur matua umumnya akan disembah dalam upacara saur matua,
sedikit-dikitnya dari semua anaknya.

Terjadi hubungan mutualisme (saling menguntungkan), karena
penyembahan yang diterima arwah orang tua melalui upacara kematian
saur matua dan upacara mangongkal holi dari para keturunannya akan
menambah kekuatan sahala leluhur di alam lain, sedangkan keturunannya
mendapatkan berkat sahala dari orang tua yang mati tersebut. (wawancara
dengan Pasaribu, tanggal 17 agustus 2011).

Dalam aliran animisme Batak dikenal kepercayaan monoteisme
yang bersifat primitif. Animisme Batak itu meyakini bahwa kosmos
(kepercayaan) merupakan kesatuan tritunggal antara Benua Atas (banua
ginjal), Benua Tengah (banua tonga), Benua Bawah (banua toru). Ketiga
benua itu bersatu yang membuat ketentraman kosmos itu.

Benua menurut mitos Batak diceritakan sebagai berikut: konon,
ketiga benua tadi itu dikuasai oleh Sang Khalik Pencipta yang merupakan
penjelmaan dari “Tritunggal Tuhan” yang disebut dengan Ompu Mula Jadi

na Bolon. Dan sebagai penguasa benua atas ia disebut dengan Tuan Bubi



Na Bolon atau Mangala Bulan, atau Debata Asiasi, artinya Allah Pengasih
dan Penyayang.

Jadi kalau diteliti lebih dalam, bahwa yang dimaksud dengan Mula
Jadi Na Bolon itu adalah Allah yang disembah penganut agama Kristen.
Dalam Alkitab, pada wahyu 22:13 menyebut Yesus sebagai Alfa dan
Omega. “Sesungguhnya Aku datang segera dan Aku membawa upahKu
untuk membalaskan kepada setiap orang menurut perbuatannya.Aku adalah
Alfa dan Omega, yang Pertama dan Terakhir kemudian, yang Awal dan
yang Akhir”.

Yesus sendiri waktu masih berada di dunia bersama manusia telah
menyatakan sebagai putra yang diutus Allah Bapa.la telah menyatakan
kasih Allah kepada manusia melalui pelayananNya, dan mati disalibkan
orang jahat agar dengan jalan kematianNya manusia diselamatkan dari
dosanya. Sebelum ia naik ke sorga, dan bekerja mengantarai doa manusia
kepada Allah Bapa, ia menyampaikan pesanNya kepada pengikut-
pengikutNya. la berkata: “Karena itu pergilah, nama Bapa dan Anak dan
Roh Kudus” (Matius 28:19).

Jadi trinitas keallahan agama Kristen terdiri dari Allah Bapa, Anak
dan Roh Kudus.Tiga oknum keallahan itu tetap dalam kesatuan maksud,

tujuan dan cita-cita. Allah itu hadir dimana-mana, Allah yang Mahakuasa,



Allah yang Mahatahu, Mahapengasih dan Penyayang, Mahatinggi, Mula
dan Agung, Allah yang hidup selama-lamanya, ialah Alfa dan Omega,
Yang Awal dan Yang Akhir. lalah pula yang menjadi Allah orang Batak
setelah mereka menjadi Kristen hingga masa Kini.

Semenjak masuknya agama Kristen hingga awal berdirinya gereja
ditanah Batak (1824-1861), kebudayaan religi masyarakat Batak
mengalami transformasi.Pada masa itu, para misionaris silih berganti
masuk menyiarkan ajaran agama Kristen. Misionaris yang paling terkenal
akan kesuksesan misinya adalah Dr. I. L. Nommensen (memulai tugas
misinya pada tahun 1862 di Barus, lalu pindah ke daerah Silindung).

Dalam waktu kira-kira lima puluh tahun sesudah kedatangan
Nommensen misi Kristenisasi telah maju pesat. Ketika Nommensen
meninggal pada tahun 1918, lebih dari 180.000 orang Batak telah dibabtis
menjadi orang Kristen dengan 34 orang Batak menjadi pendeta (Lehman
dalam Pedersen, 1975:64).

Berdirinya gereja HKBP pada tahun 1890 selanjutnya semakin
menguatkan pengaruh Kristen pada masyarakat Batak.Tahun 1897 sampai
1952 merupakan masa dimana segala ritual upacara religi pra-Kristen
dilarang untuk dipraktekkan dalam adat Batak. Momentum tahun 1952

dapat dijadikan sebagai event sosial transformasi, karena sejak tahun 1952



gereja  HKBP melalui berbagai kebijakan yang pada akhirnya
memperbolehkan kembali praktek upacara adat dengan berbagai perubahan
sesuai dengan amanat gereja.

Gereja HKBP telah melakukan usaha-usaha kontekstualisasi dengan
mengubah ritual upacara religi pra-Kristen dari orientasi religius pra-
Kristen ke orientasi sosial-budaya masa ini yang tidak bertentangan dengan
ajaran Kristen. Motivasi awal upacara saur matua di masa pra-Kristen
adalah agar kekuatan sahala arwah orang tua kedudukannya bisa naik terus
hingga setingkat dengan para dewa maka fungsi itu telah diubahkan.

Upacara saur matua kembali eksis, asal tidak mempraktekkan ritual
penyembahan terhadap orang yang mati tersebut (wawancara dengan Pdt.
B. Tampubolon, tanggal 22 Agustus 2012). Maka prosesi penguburan
sebagai akhir upacara, diserahkan kepada perwakilan gereja.Sedangkan di
masa pra-Kristen, yang memimpin upacara merupakan seorang tokoh dari
pihak yang dikenal memiliki tingkatan sahala diatas rata-rata.
Kemungkinan berasal dari kalangan raja adat atau kalangan datu. Raja adat
adalah pimpinan dari sebuah bius (daerah teritorial sebuah marga) yang
dipilih secara demokratis melalui penerapan konsep primus interpares.
Sedangkan datu adalah seorang yang sakti seperti ahli pengobatan, ahli

ramal, dan terutama ahli dalam ilmu agama (Marbun & Hutapea, 1987:38).



Pada masa ini, semakin tidak jelas apa yang diwajibkan sebagai
perlengkapan yang harus disediakan dalam upacara kematian saur matua.
Sedangkan pada tahun 1980an, bila yang meninggal saur matua harus
lengkap “marsanggul marata” (sijagaron) yang ditaruh dalam ampang
(bakul) terdiri dari: 1)Boni sitamba tua (menandakan sudah banyak
turunan), 2)Miak-miak (kemiri yang menunjukkan semangat dari nenek
moyang), 3)Gantang (menandakan sudah bercicit), 4) Baringin
(menandakan punya anak perempuan dan cucu), 5)Pira ni manuk (telur
ayam yang menandakan hidup baik), 6)Sanggar (menandakan segala
pencaharian almarhum selama ini diperoleh dengan cara baik-baik),
7)Ampang menandakan bahwa yang meninggal adalah saur matua, ampang
diletakkan didekat kepala almarhum, 8) Suhut (pihak keluarga yang
kemalangan memberikan adat penghormatan berupa makanan yang terdiri
dari : tandok (sumpit) berisi kemiri 3 buah, telor satu buah, sirih lengkap
dan uang dalam jumlah bilangan genap kepada pargonsi, diterima oleh
parsarune (peniup sarune) sebagai pimpinan rombongan. Kemiri
melambangkan semangat roh nenek moyang, telor melambangkan kesatuan

dan hidup baik, uang dan sirih sebagai (wawancara dengan M. br

Sipayung).



Masyarakat Batak Toba Kristen memahami upacara kematian saur
matua bukan untuk menyembah si orang tua agar kekuatan sahala
diberikan kepada anak-cucunya, tetapi sebagai ungkapan syukur kepada
Tuhan atas anugerah umur panjang kepada orang yang mati saur matua.
Sedangkan konsep religi mati saur matua sebagai “kematian ideal” tetap
dipertahankan, karena orientasi sosial budaya masa kini juga menganggap
mati di usia yang sangat tua adalah kematian yang paling baik.

Selain itu, motivasi pengadaan upacara kematian saur matua pada
masa ini diarahkan sebagai pendewasaan rohani secara adat maupun agama
baru mereka (Kristen). Hal itu terwujud karena dalam upacara kematian
saur matua, masyarakat Batak dapat berkumpul dengan seluruh keluarga
besar.Gagasan pendewasaan rohani tersebut mereka dapatkan setelah
merefleksikan upacara saur matua menjadi sebuah bentuk ucapan syukur
dari seluruh anak-cucu orang yang mati kepada Tuhan, bukan lagi kepada
arwah leluhur (wawancara dengan Pastor Thomas Saragih).

Ada juga masyarakat Batak Kristen yang tidak setuju terkait
kewajiban pelaksanaan upacara kematian saur matua, karena kurang
masuk akal dan tidak jelas tujuannya.Upacara saur matua sebagai
“kematian ideal” menjadi kurang tepat dengan pemahaman iman Kristiani

kalau didominasi oleh keinginan “pamer”.Apalagi sering terjadi, keluarga



sudah “habis-habisan” membiayai perawatan orang tuanya dari mulai sakit-
sakitan hingga meninggal, tapi masih harus “habis-habisan” membiayai
upacara saur matua demi memenuhi tuntutan adat.

Seharusnya adat tidak harus dijadikan beban.Pada masa terkini,
berkembang pula pemikiran teologis dari denominasi Kristen yang berbeda
dari HKBP, menyatakan upacara kematian saur matua tidak penting untuk
dilestarikan. Orang yang mati harus segera dikuburkan, tidak menunggu
berhari-hari, apalagi manortor di depan peti terbuka berisi jenazah yang
sudah sembab dan berair. Hal ini dapat merusak kesehatan meskipun
jenazah telah disuntik formalin untuk memperlambat terjadinya
pembusukan mayat.

Hal inilah yang membuat peneliti tertarik untuk meneliti
perubahan tradisi Tor-Tor Kematian pada Masyarakat Batak.Masyarakat
yang telah banyak melakukan transformasi budaya menuju ke arah modern
sehingga semua hal dapat diperoleh dengan praktis.Khususnya pada
masyarakat Batak yang berdomisili di Kelurahan kampung Toba, Kota

Padangsidimpuan.



B. Masalah dan Fokus Penelitian

Dilihat dari fenomena di atasmaka fokus penelitian ini adalah
perubahan tradisi Tor-Tor Kematian pada masyarakat Batak, Kota
Padangsidimpuan.Dimana masyarakat Batak telah merubah fungsi Tor-Tor
Kematian, menjadi tarian hiburan semata.

Adapun rumusan pertanyaan penelitian adalah sebagai berikut:

1. Bagaimana Perubahan tradisi Tor-Tor dalam ritual kematian menjadi
hiburan.
2. Faktor apa yang mempengaruhi perubahan fungsi Tor-Tor dalam
upacara kematian masyarakat Batak.
3. Apa makna yang terkandung dalam ajaran Kristen terhadap Tor-Tor dan

perubahannya khususnya dalam tradisi upacara Tor-Tor kematian?

C. Tujuan dan Manfaat Penelitian

Secara umum penelitian ini bertujuan untuk mengidentifikasi dan
menjelaskan tentang eksistensi tradisi Tor-Tor Kematian pada masyarakat
Batak. Secara khusus penelitian ini bertujuan untuk :

1. Menjelaskan perubahan tradisi Tor-Tor Kematian pada masyarakat

Kelurahan kampung Toba, Kota Padangsidimpuan.



2. Mendeskripsikan faktor penyebab perubahan Tor-tor kematian di
Kelurahan Kampung Toba yang telah meninggalkan tradisi Tor-Tor
Kematian yang sebenarnya.

3. Mengungkapkan makna yang terkandung dalam tradisi Tor-Tor
Kematian pada masyarakat Batak Toba di Kelurahan kampung Toba,

Kota Padangsidimpuan.

D. Manfaat Penelitian

Penelitian ini diharapkan dapat menjadi bahan masukan antara lain :

1. Hasil penelitian ini diharapkan bermanfaat untuk pengembangan ilmu
pengetahuan sosial khususnya ilmu Sejarah dan Antropologi yang
berkaitan dengan pelestarian kebudayaan.

2. Sebagai dokumentasi tertulis tentang kebudayaan daerah Sumatera
Utara umumnya dan tradisi Tor-Tor Kematian khususnya. Serta dapat
dijadikan referensi bagi siapa saja yang ingin mengkaji dan melakukan
suatu penelitian yang senada dengan penelitian ini.

3. Dapat menambah referensi bagi instansi-instansi yang terkait

mengenai tradisiTor-Tor Kematian.



BAB V

KESIMPULAN DAN SARAN

A. Kesimpulan
Setiap bangsa ataupun suku bangsa di dunia mengakui adanya Allah,
atau paling sedikit mengakui adanya kuasa di luar kuasa meyakinkan hati
manusia adanya Allah itu. Demikianlah suku Batak, secara ethnis mengakui
adanya Allah sejak dahulu. Allah itu bagi mereka sebagai Khalik yang
menjadikan segala sesuatu. Sampai dimana orang Batak dapat memahami
kebesaran dan keagungan kuasa itu.

1. Tortor Batak adalah merupakan sebuah bagian kehidupan orang Batak,
yang bukan hanya dilihat dari segi kekayaan seni atau bagian budaya
semata, melainkan juga sebagai wujud komunikasi yang dinampakkan
dalam hal sukacita maupun dukacita yang ditujukan kepada sang
pencipta.

2. Tortor yang juga merupakan sebuah media komunikasi yang dilakukan
orang batak pada saat upacara kematian “sari/saur matua” nampaknya
juga mendapat perubahan yang besar. Peranan ‘tor-tor’ yang begitu
bernilai dalam pemahaman orang batak sebelum ke kristen pada saat

pelaksanaan upacara kematian *“saur matua”,ternyata menghadapi



perubahan yang besar ,baik dalam perubahan nilai dan norma,
perubahan fungsi, peralatan, dan bahasa. tortor yang sebelumnya dilihat
punyai nilai yang sakral dalam bentuk upacara syukur ternyata berubah
menjadi hiburan. Sehingga dapat disimpulkan bahwa hampir setiap
pelaksanaan tortor dalam berbagai upacara adat batak mengarah pada
dunia hiburan yang disebabkan hadirnya musik-musik Eropa seperti
keyboard menjadi kebutuhan baru bagi masyarakat Batak dewasa ini,
dan nyatanya bukan hanya mereka yang tinggal di kota-kota (Kampung
Toba parserahan), tetapi juga pada masyarakat Batak yang masih tinggal
di Kota Padangsidimpuan.

. Kampung Toba salah satu bagian dari masyarakat batak yang tinggal di
Kota Padangsidimpuan turut kena imbas dunia perubahan dalam
berbagai pelaksanaan adat. Daerah yang pada mulanya kental dengan
pelaksanaan adat batak ternyata harus juga menerima perubahan dalam
berbagai hal, termasuk di dalamnya perubahan fungsi pada
pelaksanaan’tortor’ pada upacara kematian “sari/saur matua”. Bahkan
selama penelitian ini berlangsung dalam kurun waktu 6 bulan, musik
modern/Eropa yakni keyboard Perubahan fungsi tortor pada upacara
kematian “sari/saur matua” nampaknya sudah menjadi bagian yang

tidak terpisahkan lagi dari pengaruh modernisasi.



4. Makna yang terkandung dalam ajaran agama Kristen terhadapa Tor-Tor
adalah setiap manusia harusnya bersyukur terhadap apa yang diberikan
oleh Tuhan. Adapun berkat yang patutnya disyukuri oleh setiap ummat
adalah telah diberikannya kesehatan dan umur yang panjang dan dapat
menjadi contoh yang baik dalam kehidupan bermasyarakat dan yang
paling utama di dunia ini adalah kesehatan, umur panjang dan keakuran
dalam keluarga.

B. Implikasi

Hasil penelitian perubahan fungsi Tor-tor Saur Matua Batak
Toba di Kelurahan Kampung Toba. Kota Padangsidimpuan. Dapat
menemukan bahwa tidak selamanya Tor-tor yang berasal dari daerah
aslinya tidak seluruhnya ditiru oleh masyarakat Batak Toba yang ada di
Kota Padangsidimpuan.

Untuk masyarakat Toba yang ada di Kota Padangsidimpuan
seharusnya dapat mengetahui tata cara pelaksanaan adat kematian Tor-
tor Saur Matua yang sebenarnya ataupun sesuai dengan aslinya agar
kebudayaan tersebut tidak mengalami pergeseran dan tidak punah.

Bagi pemerintah Kota Padangsidimpuan dalam hal ini ditujukan

pada Dinas Pendidikan dan Kebudayaan agar penelitian ini dijadikan



sebagai bahan masukan agar lebih mengembangkan kebudayaannya

walaupun tempat asalnya budaya tersebut berbeda.

C. Saran
1. Adat dan agama merupakan bagian dari kebudayaan yang tidak terlepas
dari kehidupan manusia. Oleh karena itu, agama yang diyakini sebagai
wujud pemenuhan kebutuhan rohani dibangun dalam bentuk hubungan
vertikal dengan Tuhan, diaplikasikan terhadap sesama manusia melalui
hubungan horizontal. Dalam hal ini pesan-pesan agama untuk hidup
saling mengasihi, hidup saling tolong menolong dapat diwujudkan
dalam pelaksanaan upacara adat. Dengan demikian antara adat dan
agama harus dilihat hidup berdampingan. Tanpa agama, kebudayaan
tidak mempunyai arah dan tujuan yang jelas sebaliknya adat yang tanpa
digarami dengan ajaran agama tidak akan memiliki dasar berpijak yang
benar dalam kehidupan di bumi ini. Adat istiadat hendaknya dilihat dari
bagian sosiologi kehidupan yang mengandung sebuah nilai tentang
kebenaran insani, begitu juga halnya dengan agama, dimana diyakini
mengandung sebuah nilai tentang kebenaran ilahi. Dengan adanya
pemahaman yang demikian maka hubungan agama dan adat-istiadat
menjadi satu kesatuan yang saling terkait, saling melengkapi bahkan

tidak terpisahkan. Demikian halnya dengan tortor dalam kehidupan



orang Batak. Tortor bukan hanya dipahami sebagai bagian pelaksanaan
adat semata yang hanya digunakan atau difungsikan dalam berbagai
upacara adat, tetapi tortor juga adalah bagian seni yang turut digunakan
dalam menunjang eksistensi budaya. Dengan demikian tortor harus
dipahami dalam fungsinya yang ganda.

. Tortor dalam pelaksanaan upacara adat kematian “saur matua”
hendaknya jangan hanya diperlakukan sebagai simbol-simbol dalam
proses menjalankan pelaksanaan adat itu sendiri, seperti saat
menyampaikan “parbue na pir”, pemberian ulos dan saat penerimaan
“jambar” saja, tetapi hendaknya juga tortor dilakukan sebagai bagian
ibadah untuk mensyukuri berkat Tuhan atas umur panjang kepada orang
yang meninggal, khususnya menjadi doa permohonan kepada Tuhan,
supaya seluruh keturunan/keluarga orang meninggal kelak diberkati
Tuhan. Dalam hal ini tortor harus menjadi ibadah syukur saat

pelaksanaan adat tersebut.



DAFTAR RUJUKAN

Dahlan, Yakub. M. 2001, Kamus Sosiologi-Antropologi, Surabaya : Indah.

Geert, Clifford, 1992, Kebudayaan dan Agama, Yogyakarta : KANILIS
(Anggota IKAPI).

Geert, Clifford, 1992, Tafsir Kebudayaan, Yogyakarta : KANILIS (Anggota
IKAPI).

Gulo, W, 2002, Metodologi Penelitian, Jakarta : Gramedia.

Haviland, A. William, 1998, Antropologi Terjemahan, Jakarta : R. G.
Soekadijo.

Hutagalung, W.M, 1991, Pustaka Batak Torombo dohot turiturian ni bangso
Batak, Jakarta, Tulus Jaya.

Koentjaraningrat, 1985, Ritus Peralihan di Indonesia, Jakarta :PN Balai
Pustaka.

Koentjaraningrat, 1986, Metodologi Penelitian Antropologi, Jakarta : Aksara
Baru.

Lumban Tobing, 1992, Sejarah Teori Antropologi, Jakarta : Aksara Baru.

, 1993, Ritus Peralihan di Indonesia, Jakarta : Aksara.

Malau Gens. G, 2003, Budaya Batak, Seri Dolok Pusat Buhit.

Malau, Gens, 2000, Budaya Batak, Seri Dolok Pusat Bukit-10, Yayasan Bina
Budaya Nusantara, Tao Toba Nusa Budaya Jakarta.

Mallo, Manase, 1990, Metode Penelitian Sosial, Jakarta : Karunia.

Mahsun, M.S. 2007. Metode Peneltian Bahasa. Jakarta:Raja Grafindo Persada.

Marbun. M. Hutapea, 1987, Kamus Budaya Batak Toba, Jakarta : Balai
Pustaka.



