
PERUBAHAN FUNGSI TORTOR KEMATIAN SAUR MATUA 
BATAK TOBA DI KELURAHAN KAMPUNG TOBA  

KOTA PADANGSIDIMPUAN 
 
 

TESIS 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
Oleh 

 
ANNI HOLILAH LUBIS 

NIM. 20181 
 

 
Tesis ditulis untuk memenuhi sebagian persyaratan dalam 

Mendapatkan gelar Magister Pendidikan 
 
 
 

KONSENTRASI STUDI ILMU PENGETAHUAN SOSIAL 
PROGRAM PENDIDIKAN SEJARAH 

PROGRAM PASCASARJANA 
UNIVERSITAS NEGERI PADANG 

2012 



ABSTRACT 

ANNI HOLILAH LUBIS : “The changes infunction tortor in Saur matua death 
rate Batak Toba in the urban toba village of Padangsidimpuan City” 
Postgraduate Thesis. History of education courses, the university of Padang, 
2012. 
 
The research aims to : 1. To explain the changes tortor tradition of death in the 
toba village community, Padangsidimpuan City, 2. To describe the factors 
effect of urban villages have abandoned the tradition tortor toba death, 3. To 
reveals the meaning contained in the tradition tortor death in the community of 
Batak Toba in Urban villages, Padangsidimpuan City. The theory used in this 
research is the theory of culture through interpretive theory of social systems 
and social changes. Methods used in this research is a qualitative approach to 
post-positivist paradigm by Nasution. The results obtained after the research 
was analyzed is there are the changes of tortor tradition in rituals Saur matua 
death be entertainment events, the factors that influence change in funeral Saur 
Matua death is the place, the influence of place or location where the incident 
of saur matua death occured very influential, the funeral of Saur matua death in 
the village Toba, Losung Village, Padangsidimpuan city mostly been using a 
keyboard musical instrument, whereas in the area of origin as North Tapanuli 
uses gondang instruments. So the place also has an impact by changes in the 
event of death of saur matua and christian doctrine that governs how to praise 
God through arts either through dance and music. Therefore the tradition feast 
of death by people who embraced Christianity always do tortor as a deed to 
praise God. 

 

 

 

 

 

 



ABSTRAK  

ANNI HOLILAH LUBIS. Perubahan Fungsi Tortor Kematian Batak Toba 
Saur Matua di Kelurahan Kampung Toba Kota Padangsidimpuan. Tesis 
Program Pascasarjana, Program Studi Pendidikan Sejarah, Universitas Negeri 
Padang. 2012.  
 
Penelitian ini bertujuan untuk : 1. Menjelaskan perubahan tradisi Tor-Tor 
Kematian pada masyarakat Kelurahan kampung Toba, Kota 
Padangsidimpuan.2.Mendeskripsikan faktor apa yang mempengaruhi 
perubahan fungsi Tor-tor dalam upacara kematian Batak 
Toba.3.Mengungkapkan makna yang terkandung dalam tradisi Tor-Tor 
Kematian pada masyarakat Batak Toba di Kelurahan kampung Toba, Kota 
Padangsidimpuan. Teori yang digunakan dalam penelitian ini adalah teori 
kebudayaan melalui teori Interpretatif oleh Clifford Geertz, teori tradisi 
menurut Bawani, teori simbol dan makna menurut Geertz, dan teori sistem 
sosial dan perubahan sosial. Metode yang digunakan dalam penelitian ini 
adalah pendekatan kualitatif  dengan paradigma post-positivistik menurut 
Nasution. Hasil yang diperoleh setelah penelitian ini dianalisis adalah adanya 
perubahan tradisi tor-tor dalam ritual kematian Saur Matua menjadi acara 
hiburan, adanya faktor – faktor yang mempengaruhi perubahan tor-tor pada 
upacara kematian saur matua adalah tempatnya, pengaruh tempat ataupun 
lokasi dimana kejadian kematian saur matua itu terjadi sangat berpengaruh, 
apabila upacara kematian saur matua yang ada di kampung Toba, kelurahan 
Losung, Kota Padangsidimpuan kebanyakan telah menggunakan alat musik 
keyboard, sedangkan di daerah asalnya seperti di daerah Tapanuli Utara masih 
banyak yang menggunakan alat musik gondang. Jadi tempat juga memiliki 
pengaruh terhadap perubahan pada acara kematian saur matua dan adanya 
ajaran Kristen yang mengatur bagaimana cara memuji Tuhan lewat seni baik 
dengan tari maupun dengan musik. Maka dari itu pada pesta adat kematian oleh 
masyarakat yang memeluk agama Kristen selalu melakukan tor-tor sebagai 
suatu perbuatan untuk memuji Tuhan.  
 
 
 
  



 
Puji dan syukur kehadirat Allah Swt atas berkat dan rahmatNya, 

shalawat dan salam kepada Nabi Muhammad Saw, sehingga penulis dapat 

menyelesaikan tesis ini dengan judul “Perubahan Fungsi Tortor Kematian 

Batak Toba Saur Matua Di Kelurahan Kampung Toba Padangsidimpuan”. 

Penulisan tesis ini disusun sebagai salah satu syarat untuk menyelesaikan studi 

pada Program Studi IPS konsentrasi Sejarah Sekolah Pascasarjana Universitas 

Negeri Padang (UNP).  

Penulis menyadari bahwa sejak mengikuti studi hingga penyelesaian 

tesis ini tidak lepas dari bimbingan, dorongan dan buah pikiran cemerlang dari 

berbagai pihak. Oleh karena itu, dengan segala kerendahan hati yang tulus 

ikhlas penulis menyampaikan ucapan terimakasih kepada pihak-pihak yang 

telah memberikan perhatian pada penulis sampai selesainya tesis ini sebagai 

berikut : 

1. Bapak Prof. Dr. Nursyirman Effendi, selaku Pembimbing I dan Bapak Prof. 

Dr. Azwar Ananda, MA., selaku Pembimbing II yang telah banyak 

memberikan arahan, bimbingan dan meluangkan waktunya disela-sela 

kesibukannya sehingga penulisan tesis ini dapat terselesaikan. 

2. Bapak Prof. Dr. Gusti Asnan, Ibu Linda, M.Hum dan Ibu Hj. Dr. Siti 

Fatimah, M.Pd.,M.Hum., sebagai dosen penguji dan dosen Program 



Pascasarjana yang telah banyak memberikan saran dan kritikan dalam 

perbaikan tesis ini.  

3. Bapak Prof. Dr. Mukhaiyar, M.Pd., selaku Direktur Program Pascasarjana 

(PPS) Universitas Negeri Padang. Bapak Prof. Dr. Gusril, M.Pd., selaku 

Asisten Direktur II serta segenap staf pegawai Program Pascarsajana (PPS) 

Universitas Negeri Padang (UNP) yang telah banyak memberikan 

kemudahan serta fasilitas selama mengikuti pendidikan.  

4. Seluruh informan yakni kepada lurah, pendeta gereja HKBP Kota 

Padangsidimpuan beserta pimpinan, juga kepada masyarakat Kampung 

Toba yang telah meluangkan waktunya kepada penulis.  

5. Ucapan sama pula penulis sampaikan kepada rekan-rekan mahasiswa PPS 

UNP, teristimewa sekali Program Studi IPS konsentrasi Pendidikan Sejarah 

Angkatan 2010/2011 yang telah memberikan motivasi dan bantuan dalam 

penyelesaian studi ini.  

6. Terisitimewa untuk Ayah dan Ibuku yang tercinta beserta adek-adek yang 

kusayangi dan suamiku yang tercinta yang dengan penuh kesabaran 

memberikan dorongan dan pengertian selama mengikuti pendidikan di 

Program Pascasarjana Universitas Negeri Padang.  

 
  



Hendaknya semua kebaikan dan bantuan yang diberikan kepada penulis 

menjadi amal kebajikan. Akhirnya, penulis mengakui bahwa karya ini masih 

jauh dari kesempurnaan. Oleh karenanya dengan segala kerendahan hati penulis 

mengharapkan saran dan kritikan yang konstuktif dari semua pihak demi 

perbaikan tesis ini. Mudah-mudahan tesis ini ada manfaatnya di kemudian hari. 

Amin ya Robbal’alamin.  

 
     
 Padang,        Desember  2012 
 Penulis, 
 
 
 
 ANNI  HOLILAH LUBIS  
 

 



DAFTAR ISI  

 

ABSTRACT ............................................................................................... i 

ABSTRAK  ................................................................................................ ii 

PERSETUJUAN AKHIR TESIS   ........................................................... iii 

PERSETUJUAN KOMISI UJIAN TESIS .............................................. iv 

SURAT PERYATAAN ............................................................................. v 

KATA PEGANTAR .................................................................................. vi 

DAFTAR ISI ..............................................................................................  vii 

DAFTAR TABEL ..................................................................................... ix 

DAFTAR GAMBAR ................................................................................. ix 

BAB I PENDAHULUAN  

A. Latar Belakang Masalah  ........................................................  1 

B. Masalah dan Fokus Penelitian  ...............................................  12 

C. Tujuan Penelitian  ...................................................................  12 

D. Manfaat Penelitian  .................................................................  13 

BAB II KAJIAN  TEORI  

A. Landasan Teori  ......................................................................  14 

B. Penelitian Yang Relevan  .......................................................  24 

C. Kerangka Konseptual  ............................................................  26 



BAB III MEODE PENELITIAN 

A. Jenis Penelitian  ......................................................................  28 

B. Lokasi Penelitian  ...................................................................  28 

C. Informan Penelitian  ...............................................................  29 

D. Teknik dan Alat Pengumpul Data  .........................................  30 

E. Teknik Pemeriksaaan Keabsahan Data  .................................  31 

F. Teknik Analisis Data  .............................................................  33 

BAB IV TEMUAN  

A. Temuan Umum  ......................................................................  36 

1. Sejarah dan Keadaan Alam Kota Padangsidimpuan  .......  36 

2. Letak Daerah Kecamatan Padangsidimpuan Selatan ...... 45 

3. Kondisi Sosial Budaya, Adat dan Agama Di Kota  

 Padangsidimpuan  ...........................................................  52 

4. Sejarah Masuknya Suku Batak Toba Di Kota  

 Padangsidimpuan  ...........................................................  57 

B. Temuan Khusus  .....................................................................  45 

1. Perubahan Tradisi Fungsi Tor-tor dalam Ritual Kematian  

Saur Matua Menjadi Hiburan     .......................................  69 

2. Faktor  yang Mempengaruhi Perubahan Fungsi Tor-tor  

dalam Upacara Kematian  Masyarakat Batak   ................  76 



3. Makna yang Terkandung Dalam Ajaran Kristen  

 Terhadap Tor-tor  ............................................................  108 

BAB V KESIMPULAN DAN SARAN  

A. Kesimpulan  ............................................................................  111 

B. Implikasi   ..............................................................................  113 

C. Saran  ......................................................................................  114 

DAFTAR RUJUKAN  .....................................................................  116 

LAMPIRAN       ................................................................................  119 



BAB I 

PENDAHULUAN 

 

A. Latar Belakang Masalah 

Indonesia merupakan Negara yang kaya akan budaya.Dimana 

upacara religi merupakan suatu unsur dalam kehidupan  masyarakat yang 

takdapat terpisahkan. Walaupun kebudayaan itu hanya dilaksanakan oleh 

masyarakat primitif, akan tetapi tidak mengganggu aturan yang ada dalam 

agama dan negara.  

E.B Taylor mengemukakan bahwa kebudayaan adalah kesatuan 

yang kompleks yang meliputi pengetahuan, keyakinan, kesenian, moral, 

hukum, adat istiadat, dan kemampuan-kemampuan lain serta kebiasaan-

kebiasaan yang diperoleh manusia sebagai anggota masyarakat. 

Kebudayaan yang beraneka ragam merupakan warisan budaya yang harus 

dilestarikan keberadaannya dalam masyarakat (Koenjaraningrat,1985:123) 

Pelestarian kebudayaan telah diatur oleh pemerintah dalam 

Peraturan bersama Menteri dalam Negeri dan Menteri Kebudayaan dan 

Pariwisata nomor 42 tahun 2009. Pasal 2 dan 19 berisikan bahwa 

Pemerintah dan masyarakat memiliki kewajiban bersama untuk ikut serta 

dalam pelestarian kebudayaan nasional umumnya dan daerah khususnya. 



Kebudayaan dan masyarakat merupakan dua hal yang tak dapat 

dipisahkan. Dalam batas-batas tertentu manusia mengubah dan membentuk 

kebudayaannya, tetapi pada dasarnya manusia lahir dan besar sebagai 

penerima kebudayaan dari generasi yang mendahuluinya. Kebiasaan turun 

temurun sekelompok masyarakat berdasarkan nilai budaya masyarakat 

yang bersangkutan disebut tradisi (Mursal, 1999: 21). 

Tradisi bukanlah suatu objek yang mati (Johanes, 1994:13), ia 

adalah alat yang hidup untuk melayani manusia yang baru pula. Hanya 

dalam rentangan waktu yang panjang kita baru dapat memahami dan 

menunjukkan bahwa tradisi sebenarnya juga berubah dan berkembang 

untuk mencapai tahap mantap pada zamannya.  

Kita sebagai ahli waris kebudayaan selalu dituntut untuk berani 

mengadakan perubahan terhadap tradisi, membenahi satu atau beberapa 

bagian yang dirasa tidak sesuai  situasi masa kini dengan cara 

mentransformasikannya. Transformasi budaya adalah perubahan-

perubahan konsep, bentuk, fungsi dan sifat budaya untuk menyesuaikan 

dengan konstelasi dunia. Transformasi budaya ini dilakukan untuk menuju 

masyarakat Indonesia yang berkebudayaan modern. 

Sejarah kebudayaan dan pergolakan masing-masing suku bangsa 

Indonesia, memang mempunyai titik-titik perbedaan juga sesuai dengan asa 



usulnya, situasi dan kondisi yang dialami dan dilaluinya dalam peredaran 

zaman beberapa abad yang telah lampau. Tetapi begitupun disamping 

perbedaan-perbedaan yang dimaksud, lebih banyak lagi titik-titik 

persamaan dan persatuannya, pengaruh pergaulan dan pengalaman masing-

masing di tanah air Indonesia/Nusantara. Inilah salah satu faktor utama 

yang menimbulkan ke Bhineka Tunggal Ika an.  

Banyak kita melihat fakta yang terjadi di masyarakat saat ini 

khususnya masyarakat Batak.Masyarakat Batak yang telah melakukan 

transformasi budaya terhadap tradisi-tradisi yang ada di lingkungan 

mereka, salah satunya Tor-Tor Kematian. 

Dalam masyarakat Batak Toba Padangsidimpuan, kematian seperti 

itu dinamakan dengan kematian saur matua. Namun apakah sudah sejak 

masa lampau, masyarakat Batak menganggap kematian saur matua sebagai 

sebuah kematian yang paling diinginkan. Hal ini menyangkut pendalaman 

terhadap rekonstruksi kebudayan religi masyarakat Batak sebelum 

masuknya agama Kristen. 

Masyarakat Batak pra Kristen percaya bahwa kematian merupakan 

masa transisi perpindahan kehidupan alam nyata menuju kehidupan alam 

orang mati.Mereka percaya orang yang mati hanya raga, sedangkan 

jiwanya berjalan terus menempuh perjalanan ke alam lain 



(Siahaan,1964:45).Campur tangan orang yang masih hidup dibutuhkan 

dalam membantu orang mati, saat terjadinya perpindahan alam kehidupan 

tersebut. 

Konsep kepercayaan ini memunculkan daya cipta pengekspresian 

tingkah laku orang yang ditinggalkan si mati saat hendak mengantarkan si 

mati ke alam lain. Hal ini berkembang menjadi sebuah upacara kematian. 

Setelah lama dikubur, keluarga yang ditinggalkan ternyata masih merasa 

perlu mengekspresikan konsep kepercayaannya itu lagi. 

Konsep kepercayaan awal dari hanya untuk mengantarkan si mati 

ke alam barunya, berkembang menjadi keinginan untuk tetap dapat 

berinteraksi dengannya melalui ritual pemanggilan, penghormatan, hingga 

pada akhirnya pemujaan. 

Terbukti, masyarakat Batak masih mengekspresikannya dalam 

sebuah upacara penguburan sekunder mangongkal holi.Istilah sekunder 

dipakai karena sebelumnya telah dilakukan upacara penguburan (primer) 

pada saat kematiannya. Oleh karena itu, ketika diupacarakan lagi melalui 

aktivitas penggalian tulang-belulang si mati dari kubur primer, untuk 

dikuburkan kembali ke dalam kubur sekunder, dapatlah disebut sebagai 

upacara penguburan sekunder (Simatupang,2005:5–6). 



Pemujaan hanya dilakukan bagi arwah leluhur yang dianggap 

memiliki kuasa-pengaruh yang istimewa, berdasarkan kekayaan / 

kedudukan mereka sewaktu hidup (Schreiner, 1978:167-168).Maka orang 

yang mati saur matua umumnya akan disembah dalam upacara saur matua, 

sedikit-dikitnya dari semua anaknya.  

Terjadi hubungan mutualisme (saling menguntungkan), karena 

penyembahan yang diterima arwah orang tua melalui upacara kematian 

saur matua dan upacara mangongkal holi dari para keturunannya akan 

menambah kekuatan sahala leluhur di alam lain, sedangkan keturunannya 

mendapatkan berkat sahala dari orang tua yang mati tersebut. (wawancara 

dengan Pasaribu, tanggal 17 agustus 2011). 

Dalam aliran animisme Batak dikenal kepercayaan monoteisme 

yang bersifat primitif. Animisme Batak itu meyakini bahwa kosmos             

(kepercayaan) merupakan kesatuan tritunggal antara Benua Atas (banua 

ginjal), Benua Tengah (banua tonga), Benua Bawah (banua toru). Ketiga 

benua itu bersatu yang membuat ketentraman kosmos itu. 

Benua menurut mitos Batak diceritakan sebagai berikut: konon, 

ketiga benua tadi itu dikuasai oleh Sang Khalik Pencipta yang merupakan 

penjelmaan dari “Tritunggal Tuhan” yang disebut dengan Ompu Mula Jadi 

na Bolon. Dan sebagai penguasa benua atas ia disebut dengan Tuan Bubi 



Na Bolon atau Mangala Bulan, atau Debata Asiasi, artinya Allah Pengasih 

dan Penyayang.  

Jadi kalau diteliti lebih dalam, bahwa yang dimaksud dengan Mula 

Jadi Na Bolon itu adalah Allah yang disembah penganut agama Kristen. 

Dalam Alkitab, pada wahyu 22:13 menyebut Yesus sebagai Alfa dan 

Omega. “Sesungguhnya Aku datang segera dan Aku membawa upahKu 

untuk membalaskan kepada setiap orang menurut perbuatannya.Aku adalah 

Alfa dan Omega, yang Pertama dan Terakhir kemudian, yang Awal dan 

yang Akhir”. 

Yesus sendiri waktu masih berada di dunia bersama manusia telah 

menyatakan sebagai putra yang diutus Allah Bapa.Ia telah menyatakan 

kasih Allah kepada manusia melalui pelayananNya, dan mati disalibkan 

orang jahat agar dengan jalan kematianNya manusia diselamatkan dari 

dosanya. Sebelum ia naik ke sorga, dan bekerja mengantarai doa manusia 

kepada Allah Bapa, ia menyampaikan pesanNya kepada pengikut-

pengikutNya. Ia berkata: “Karena itu pergilah, nama Bapa dan Anak dan 

Roh Kudus” (Matius 28:19). 

Jadi trinitas keallahan agama Kristen terdiri dari Allah Bapa, Anak 

dan Roh Kudus.Tiga oknum keallahan itu tetap dalam kesatuan maksud, 

tujuan dan cita-cita. Allah itu hadir dimana-mana, Allah yang Mahakuasa, 



Allah yang Mahatahu, Mahapengasih dan Penyayang, Mahatinggi, Mula 

dan Agung, Allah yang hidup selama-lamanya, ialah Alfa dan Omega, 

Yang Awal dan Yang Akhir. Ialah pula yang menjadi Allah orang Batak 

setelah mereka menjadi Kristen hingga masa kini. 

Semenjak masuknya agama Kristen hingga awal berdirinya gereja 

ditanah Batak (1824-1861), kebudayaan religi masyarakat Batak 

mengalami transformasi.Pada masa itu, para misionaris silih berganti 

masuk menyiarkan ajaran agama Kristen. Misionaris yang paling terkenal 

akan kesuksesan misinya adalah Dr. I. L. Nommensen (memulai tugas 

misinya pada tahun 1862 di Barus, lalu pindah ke daerah Silindung).  

Dalam waktu kira-kira lima puluh tahun sesudah kedatangan 

Nommensen misi Kristenisasi telah maju pesat. Ketika Nommensen 

meninggal pada tahun 1918, lebih dari 180.000 orang Batak telah dibabtis 

menjadi orang Kristen dengan 34 orang Batak menjadi pendeta (Lehman 

dalam Pedersen, 1975:64). 

Berdirinya gereja HKBP pada tahun 1890 selanjutnya semakin 

menguatkan pengaruh Kristen pada masyarakat Batak.Tahun 1897 sampai 

1952 merupakan masa dimana segala ritual upacara religi pra-Kristen 

dilarang untuk dipraktekkan dalam adat Batak. Momentum tahun 1952 

dapat dijadikan sebagai event sosial transformasi, karena sejak tahun 1952 



gereja HKBP melalui berbagai kebijakan yang pada akhirnya 

memperbolehkan kembali praktek upacara adat dengan berbagai perubahan 

sesuai dengan amanat gereja. 

Gereja HKBP telah melakukan usaha-usaha kontekstualisasi dengan 

mengubah ritual upacara religi pra-Kristen dari orientasi religius pra-

Kristen ke orientasi sosial-budaya masa ini yang tidak bertentangan dengan 

ajaran Kristen. Motivasi awal upacara saur matua di masa pra-Kristen 

adalah agar kekuatan sahala arwah orang tua kedudukannya bisa naik terus 

hingga setingkat dengan para dewa maka fungsi itu telah diubahkan. 

Upacara saur matua kembali eksis, asal tidak mempraktekkan ritual 

penyembahan terhadap orang yang mati tersebut (wawancara dengan Pdt. 

B. Tampubolon, tanggal 22 Agustus 2012). Maka prosesi penguburan 

sebagai akhir upacara, diserahkan kepada perwakilan gereja.Sedangkan di 

masa pra-Kristen, yang memimpin upacara merupakan seorang tokoh dari 

pihak yang dikenal memiliki tingkatan sahala diatas rata-rata. 

Kemungkinan berasal dari kalangan raja adat atau kalangan datu. Raja adat 

adalah pimpinan dari sebuah bius (daerah teritorial sebuah marga) yang 

dipilih secara demokratis melalui penerapan konsep primus interpares. 

Sedangkan datu adalah seorang yang sakti seperti ahli pengobatan, ahli 

ramal, dan terutama ahli dalam ilmu agama (Marbun & Hutapea, 1987:38). 



Pada masa ini, semakin tidak jelas apa yang diwajibkan sebagai 

perlengkapan yang harus disediakan dalam upacara kematian saur matua. 

Sedangkan pada tahun 1980an, bila yang meninggal saur matua harus 

lengkap “marsanggul marata” (sijagaron) yang ditaruh dalam ampang 

(bakul) terdiri dari: 1)Boni sitamba tua (menandakan sudah banyak 

turunan), 2)Miak-miak (kemiri yang menunjukkan semangat dari nenek 

moyang), 3)Gantang (menandakan sudah bercicit), 4) Baringin 

(menandakan punya anak perempuan dan cucu), 5)Pira ni manuk (telur 

ayam yang menandakan hidup baik), 6)Sanggar (menandakan segala 

pencaharian almarhum selama ini diperoleh dengan cara baik-baik), 

7)Ampang menandakan bahwa yang meninggal adalah saur matua, ampang 

diletakkan didekat kepala almarhum, 8) Suhut (pihak keluarga yang 

kemalangan memberikan adat penghormatan berupa makanan yang terdiri 

dari : tandok (sumpit) berisi kemiri 3 buah, telor satu buah, sirih lengkap 

dan uang dalam jumlah bilangan genap kepada pargonsi, diterima oleh 

parsarune (peniup sarune) sebagai pimpinan rombongan. Kemiri 

melambangkan semangat roh nenek moyang, telor melambangkan kesatuan 

dan hidup baik, uang dan sirih sebagai (wawancara dengan M. br 

Sipayung). 



Masyarakat Batak Toba Kristen memahami upacara kematian saur 

matua bukan untuk menyembah si orang tua agar kekuatan sahala 

diberikan kepada anak-cucunya, tetapi sebagai ungkapan syukur kepada 

Tuhan atas anugerah umur panjang kepada orang yang mati saur matua. 

Sedangkan konsep religi mati saur matua sebagai “kematian ideal” tetap 

dipertahankan, karena orientasi sosial budaya masa kini juga menganggap 

mati di usia yang sangat tua adalah kematian yang paling baik.  

Selain itu, motivasi pengadaan upacara kematian saur matua pada 

masa ini diarahkan sebagai pendewasaan rohani secara adat maupun agama 

baru mereka (Kristen). Hal itu terwujud karena dalam upacara kematian 

saur matua, masyarakat Batak dapat berkumpul dengan seluruh keluarga 

besar.Gagasan pendewasaan rohani tersebut mereka dapatkan setelah 

merefleksikan upacara saur matua menjadi sebuah bentuk ucapan syukur 

dari seluruh anak-cucu orang yang mati kepada Tuhan, bukan lagi kepada 

arwah leluhur (wawancara dengan Pastor Thomas Saragih). 

Ada juga masyarakat Batak Kristen yang tidak setuju terkait 

kewajiban pelaksanaan upacara kematian saur matua, karena kurang 

masuk akal dan tidak jelas tujuannya.Upacara saur matua sebagai 

“kematian ideal” menjadi kurang tepat dengan pemahaman iman Kristiani 

kalau didominasi oleh keinginan “pamer”.Apalagi sering terjadi, keluarga 



sudah “habis-habisan” membiayai perawatan orang tuanya dari mulai sakit-

sakitan hingga meninggal, tapi masih harus “habis-habisan” membiayai 

upacara saur matua demi memenuhi tuntutan adat.  

Seharusnya adat tidak harus dijadikan beban.Pada masa terkini, 

berkembang pula pemikiran teologis dari denominasi Kristen yang berbeda 

dari HKBP, menyatakan upacara kematian saur matua tidak penting untuk 

dilestarikan. Orang yang mati harus segera dikuburkan, tidak menunggu 

berhari-hari, apalagi manortor di depan peti terbuka berisi jenazah yang 

sudah sembab dan berair. Hal ini dapat merusak kesehatan meskipun 

jenazah telah disuntik formalin untuk memperlambat terjadinya 

pembusukan mayat. 

Hal inilah yang membuat peneliti tertarik untuk meneliti 

perubahan tradisi Tor-Tor Kematian pada Masyarakat Batak.Masyarakat 

yang telah banyak melakukan transformasi budaya menuju ke arah modern 

sehingga semua hal dapat diperoleh dengan praktis.Khususnya pada 

masyarakat Batak yang berdomisili di Kelurahan kampung Toba, Kota 

Padangsidimpuan.  

 

 

 



B. Masalah dan Fokus Penelitian 

Dilihat dari fenomena di atasmaka fokus penelitian ini adalah 

perubahan tradisi Tor-Tor Kematian pada masyarakat Batak, Kota 

Padangsidimpuan.Dimana masyarakat Batak telah merubah fungsi Tor-Tor 

Kematian, menjadi tarian hiburan semata. 

Adapun rumusan pertanyaan penelitian adalah sebagai berikut: 

1. Bagaimana Perubahan tradisi Tor-Tor dalam ritual kematian menjadi 

hiburan. 

2. Faktor apa yang mempengaruhi perubahan fungsi Tor-Tor dalam 

upacara kematian masyarakat Batak. 

3. Apa makna yang terkandung dalam ajaran Kristen terhadap Tor-Tor dan 

perubahannya khususnya dalam tradisi upacara Tor-Tor kematian? 

 

C. Tujuan dan Manfaat Penelitian 

Secara umum penelitian ini bertujuan untuk mengidentifikasi dan 

menjelaskan tentang eksistensi  tradisi Tor-Tor Kematian pada masyarakat  

Batak. Secara khusus penelitian ini bertujuan untuk : 

1. Menjelaskan perubahan tradisi Tor-Tor Kematian pada masyarakat 

Kelurahan kampung Toba, Kota Padangsidimpuan. 



2. Mendeskripsikan faktor penyebab perubahan Tor-tor kematian di  

Kelurahan Kampung Toba yang telah meninggalkan tradisi Tor-Tor 

Kematian yang sebenarnya. 

3. Mengungkapkan makna yang terkandung dalam tradisi Tor-Tor 

Kematian pada masyarakat Batak Toba di Kelurahan kampung Toba, 

Kota Padangsidimpuan. 

 

D. Manfaat Penelitian 

Penelitian ini diharapkan dapat menjadi bahan masukan antara lain : 

1. Hasil penelitian ini diharapkan bermanfaat untuk pengembangan ilmu 

pengetahuan sosial khususnya ilmu Sejarah dan Antropologi yang 

berkaitan dengan pelestarian kebudayaan. 

2. Sebagai dokumentasi tertulis tentang kebudayaan daerah Sumatera 

Utara umumnya dan tradisi Tor-Tor Kematian khususnya. Serta dapat 

dijadikan referensi bagi siapa saja yang ingin mengkaji dan melakukan 

suatu penelitian yang senada dengan penelitian ini.  

3. Dapat menambah referensi bagi instansi-instansi yang terkait 

mengenai tradisiTor-Tor Kematian. 

 

 



BAB V 

KESIMPULAN DAN SARAN 

 

A. Kesimpulan  

Setiap bangsa ataupun suku bangsa di dunia mengakui adanya Allah, 

atau paling sedikit mengakui adanya kuasa di luar kuasa meyakinkan hati 

manusia adanya Allah itu. Demikianlah suku Batak, secara ethnis mengakui 

adanya Allah sejak dahulu. Allah itu bagi mereka sebagai Khalik yang 

menjadikan segala sesuatu. Sampai dimana orang Batak dapat memahami 

kebesaran dan keagungan kuasa itu.  

1. Tortor Batak adalah merupakan sebuah bagian kehidupan orang Batak, 

yang bukan hanya dilihat dari segi kekayaan seni atau bagian budaya 

semata, melainkan juga sebagai wujud komunikasi yang dinampakkan 

dalam hal sukacita maupun dukacita yang ditujukan kepada sang 

pencipta.  

2. Tortor yang juga merupakan sebuah media komunikasi yang  dilakukan  

orang batak pada saat upacara kematian “sari/saur matua” nampaknya 

juga mendapat perubahan yang besar. Peranan ‘tor-tor’ yang begitu 

bernilai dalam pemahaman orang batak sebelum ke kristen pada saat 

pelaksanaan upacara kematian “saur matua”,ternyata menghadapi 



perubahan yang besar ,baik dalam perubahan nilai dan norma, 

perubahan fungsi, peralatan, dan bahasa. tortor yang sebelumnya dilihat  

punyai nilai yang sakral dalam bentuk upacara syukur  ternyata berubah 

menjadi hiburan. Sehingga dapat disimpulkan bahwa hampir setiap 

pelaksanaan tortor  dalam berbagai upacara adat batak mengarah pada 

dunia hiburan yang disebabkan hadirnya musik-musik Eropa seperti 

keyboard  menjadi kebutuhan baru bagi masyarakat Batak dewasa ini, 

dan nyatanya bukan hanya mereka yang tinggal di kota-kota (Kampung 

Toba parserahan), tetapi juga pada masyarakat Batak yang masih tinggal 

di Kota Padangsidimpuan. 

3. Kampung Toba salah satu bagian dari masyarakat batak yang tinggal di 

Kota Padangsidimpuan turut kena imbas dunia perubahan dalam 

berbagai pelaksanaan adat. Daerah yang pada mulanya kental dengan 

pelaksanaan adat batak ternyata harus  juga menerima perubahan dalam 

berbagai hal, termasuk di dalamnya perubahan fungsi pada 

pelaksanaan’tortor’ pada upacara kematian “sari/saur matua”. Bahkan 

selama penelitian ini berlangsung dalam kurun waktu  6 bulan, musik 

modern/Eropa yakni keyboard Perubahan fungsi tortor pada upacara 

kematian “sari/saur matua” nampaknya sudah menjadi bagian yang 

tidak terpisahkan lagi dari pengaruh modernisasi.  



4. Makna yang terkandung dalam ajaran agama Kristen terhadapa Tor-Tor 

adalah setiap manusia harusnya bersyukur terhadap apa yang diberikan 

oleh Tuhan. Adapun berkat yang patutnya disyukuri oleh setiap ummat 

adalah telah diberikannya kesehatan dan umur yang panjang dan dapat 

menjadi contoh yang baik dalam kehidupan bermasyarakat dan yang 

paling utama di dunia ini adalah kesehatan, umur panjang dan keakuran 

dalam keluarga. 

B. Implikasi 

Hasil penelitian perubahan fungsi Tor-tor Saur Matua Batak 

Toba di Kelurahan Kampung Toba. Kota Padangsidimpuan. Dapat 

menemukan bahwa tidak selamanya Tor-tor yang berasal dari daerah 

aslinya tidak seluruhnya ditiru oleh masyarakat Batak Toba yang ada di 

Kota Padangsidimpuan.  

Untuk masyarakat Toba yang ada di Kota Padangsidimpuan 

seharusnya dapat mengetahui tata cara pelaksanaan adat kematian Tor-

tor Saur Matua yang sebenarnya ataupun sesuai dengan aslinya agar 

kebudayaan tersebut tidak mengalami pergeseran dan tidak punah. 

Bagi pemerintah Kota Padangsidimpuan dalam hal ini ditujukan 

pada Dinas Pendidikan dan Kebudayaan agar penelitian ini dijadikan 



sebagai bahan masukan agar lebih mengembangkan kebudayaannya 

walaupun tempat asalnya budaya tersebut berbeda. 

C. Saran  

1. Adat dan agama merupakan bagian dari kebudayaan yang tidak terlepas 

dari kehidupan manusia. Oleh karena itu, agama yang diyakini sebagai 

wujud pemenuhan kebutuhan rohani dibangun dalam bentuk hubungan 

vertikal dengan Tuhan, diaplikasikan terhadap sesama manusia melalui 

hubungan horizontal. Dalam hal ini pesan-pesan agama untuk hidup 

saling mengasihi, hidup saling tolong menolong dapat diwujudkan 

dalam pelaksanaan upacara adat. Dengan demikian antara adat dan 

agama harus dilihat hidup berdampingan. Tanpa agama, kebudayaan 

tidak mempunyai arah dan tujuan yang jelas sebaliknya adat yang tanpa 

digarami dengan ajaran agama tidak akan memiliki dasar berpijak yang 

benar dalam kehidupan di bumi ini. Adat istiadat hendaknya dilihat dari 

bagian sosiologi kehidupan yang mengandung sebuah nilai tentang 

kebenaran insani, begitu juga halnya dengan agama, dimana diyakini 

mengandung sebuah nilai tentang kebenaran ilahi. Dengan adanya 

pemahaman yang demikian maka hubungan agama dan adat-istiadat 

menjadi satu kesatuan yang saling terkait, saling melengkapi bahkan 

tidak terpisahkan. Demikian halnya dengan tortor dalam kehidupan 



orang Batak. Tortor bukan hanya dipahami sebagai bagian pelaksanaan 

adat semata yang hanya digunakan atau difungsikan dalam berbagai 

upacara adat, tetapi tortor juga adalah bagian seni yang turut digunakan 

dalam menunjang eksistensi budaya. Dengan demikian tortor harus 

dipahami dalam fungsinya yang ganda. 

2. Tortor dalam pelaksanaan upacara adat kematian “saur matua” 

hendaknya jangan hanya diperlakukan sebagai simbol-simbol dalam 

proses menjalankan pelaksanaan adat itu sendiri, seperti saat 

menyampaikan “parbue na pir”, pemberian ulos dan saat penerimaan 

“jambar” saja, tetapi hendaknya juga tortor dilakukan sebagai bagian 

ibadah untuk mensyukuri berkat Tuhan atas umur panjang kepada orang 

yang meninggal, khususnya menjadi doa permohonan kepada Tuhan, 

supaya seluruh keturunan/keluarga orang meninggal kelak diberkati 

Tuhan. Dalam hal ini tortor harus menjadi ibadah syukur saat 

pelaksanaan adat tersebut. 

 

 

 

 

 



DAFTAR RUJUKAN 

Dahlan, Yakub. M. 2001, Kamus Sosiologi-Antropologi, Surabaya : Indah. 
 
Geert, Clifford, 1992, Kebudayaan dan Agama, Yogyakarta : KANILIS 

(Anggota IKAPI). 
 
Geert, Clifford, 1992, Tafsir Kebudayaan, Yogyakarta : KANILIS (Anggota 

IKAPI). 
 
Gulo, W, 2002, Metodologi Penelitian, Jakarta : Gramedia. 
 
Haviland, A. William, 1998, Antropologi Terjemahan, Jakarta : R. G. 

Soekadijo. 
 
Hutagalung, W.M,  1991, Pustaka Batak Torombo dohot turiturian ni bangso 

Batak, Jakarta, Tulus Jaya. 
 
Koentjaraningrat, 1985, Ritus Peralihan di Indonesia, Jakarta :PN Balai 

Pustaka. 
 
Koentjaraningrat, 1986, Metodologi Penelitian Antropologi, Jakarta : Aksara 

Baru. 
 
Lumban Tobing, 1992, Sejarah Teori Antropologi, Jakarta : Aksara Baru. 
 
_______________, 1993, Ritus Peralihan di Indonesia, Jakarta : Aksara. 
 
Malau Gens. G, 2003, Budaya Batak, Seri Dolok Pusat Buhit.  
 
Malau, Gens, 2000, Budaya Batak, Seri Dolok Pusat Bukit-10, Yayasan Bina 

Budaya Nusantara, Tao Toba Nusa Budaya Jakarta. 
 
Mallo, Manase, 1990, Metode Penelitian Sosial, Jakarta : Karunia. 
 
Mahsun, M.S. 2007. Metode Peneltian Bahasa. Jakarta:Raja Grafindo Persada. 

 
Marbun. M. Hutapea, 1987, Kamus Budaya Batak Toba, Jakarta : Balai 

Pustaka. 
 


