KONFLIK INTRAAGAMA ISLAM

Suatu Tinjauan Terhadap Kasus Tarbiyah dengan
Salafiyah di Desa Kubang Jaya Kecamatan Siak Hulu
Kabupaten Kampar Provinsi Riau

Oleh

AGUSTAR
NIM 10795

Ditulis untuk memenuhi sebagian persyaratan
mendapatkan gelar Magister Pendidikan

PROGRAM STUDI PENDIDIKAN IPS
PROGRAM PASCASARJANA
UNIVERSITAS NEGERI PADANG
2011



SURAT PERNYATAAN
Dengan ini menyatakan bahwa:

1. Karya tulis saya, tesis dengan judul “Suatu Tinjauan Kasus
Tarbiyah dengan Salafiyah di Desa Kubang Kecamatan Siak Hulu
Kabupaten Kampar Provinsi Riau” adalah asli dan belum pernah
diajukan untuk mendapatkan gelar akademik baik di Universitas
Negeri Padang maupun di Perguruan Tinggi lainnya.

2. Karya tulis ini murni gagasan, penilaian dan rumusan saya sendiri
tanpa bantuan tidak sah dari pihak lain, kecuali arahan para
pembimbing.

3. Didalam karya tulis ini tidak terdapat hasil karya atau publikasi
orang lain, kecuali dikutip secara tertulis dengan jelas dan
dicantumkan sebagai acuan di dalam naskah yang disebutkan
pengarangnya dan dicantumkan pada daftar pustaka.

4. Pernyataan ini saya buat dengan sesungguhnya. Dan apabila
dikemudian hari terdapat penyimpangan dan ketidakbenaran
pernyataan ini, maka saya bersedia menerima sanksi akademik
berupa pencabutan gelar yang telah saya peroleh, karena karya
tulis ini, serta sanksi lainnya sesuai dengan norma dan ketentuan
hukum yang berlangsung.

Padang, 4 Januari 2011

AGUSTAR
NIM 10795



ABSTRAK

Agustar, 2011. Konflik Interagama Islam (Suatu Tinjauan terhadap
Kasus Tarbiyah dengan Salafiyah di Desa Kubang Jaya
Kecamatan Siak Hulu. Tesis. Program Pascasarjana
Universitas Negeri Padang (UNP).

Penelitian ini dilaksanakan di Provinsi Riau tepatnya di Desa
Kubang Jaya Kecamatan Siak Hulu Kabupaten Kampar. Penelitian ini
bertujuan untuk mengungkapkan faktor-faktor yang mempengaruhi
terjadinya konflik interagama antara kelompok Tarbiyah dan Salafiyah. Di
samping itu penelitian ini juga bertujuan untuk mengungkapkan jenis-jenis
konflik yang terjadi antara kelompok Tarbiyah dan Salafiah di Desa
Kubang Jaya Kecamatan Siak Hulu Kabupaten Kampar.

Untuk memperoleh pemahaman tentang persoalan di atas,
pendekatan yang digunakan adalah kerangka penelitian kualitatif dengan
teknik analisis data yang dikembangkan oleh Miles dan Huberman (1992).
Teknik pengumpulan data yang dipakai dalam penelitian ini adalah
observasi danwawancara. Pemeriksaan kesahihandan keabsahan data
mengacu kepada standar data yang disarankan oleh Lincoln dan Guba
(1983) yang terdiri atas 1) keterpecayaan, 2) keteralihan, 3) dapat
dipertanggungjawabkan, 4) penegasan dan kepastian.

Hasil penelitian menunjukkan bahwa yang menjadi faktor penyebab
terjadinya konflik interagama antara kelompok Tarbiyah dan Salafiyah
karena: (1) perbedaan indidividu dalam memahami ajaran agama Islam.
Perbedaan individu terlihat pada sikap arogansi pemuluk agama,
penafsiran yang berbeda oleh pemeluk agama, pandangan pemeluk
agama terhadap masalah bid’ah, dan masalah penggunaan masjid atau
tempat ibadah. (2) perbedaan kebudayaan, (3) peredaan kepentingan,
dan (4) perbedaan sosial.

Konfilik Tarbiyah dan Salafiyah yang terjadi di Kubang Jaya
tersebut juga dapat digolongkan kepada konflik intergrup. Dilihat dari jenis
konflik realitas dan non realitas, konflik yang terjadi antara kaum Tarbiyah
dengan kaum Salafiyah merupakan konflik non- realitas.



KATA PENGANTAR

Puji syukur penulis sampaikan kepada Allah Swt yang selalu
melimpahkan rahmat dan hidayah-Nya kepada penulis sehingga dapat
menyelesaikan tesis yang berjudul “Suatu Tinjauan terhadap Kasus
Tarbiyah dengan Salafiyah di Desa Kubang Jaya Kecamatan Siak Hulu
Kabupaten Kampar Provinsi Riau”.

Tesis ini merupakan hasil penelitian yang peneliti lakukan secara
maksimal, guna memenuhi sebagian persyaratan dalam meraih gelar
Magister Pendidikan (M.Pd) pada Program Pascasarja Universitas Negeri
Padang.

Namun demikian, hasil penelitian ini masih belum sempurna dan
masih terdapat kekeliruan baik secara substantif maupun teknis, semata-
mata adalah keterbatasan pengetahuan penulis. oleh karena itu, kiranya
pembaca berkenan memberikan saran yang bersifat konstruktif.

Penulis menyadari sepenuhnya bahwa tesis ini tidak mungkin dapat
diselesaikan tanpa bantuan-bantuan dari berbagai pihak. Pada
kesempatan ini penulis mengucapkan terima kasih kepada pihak-pihak
yang telah membantu penulis dalam menyelesaikan tesis ini, diantaranya:

1. Prof. Dr. Damsar, MA  dan Arisman Adnan, Ph.D selaku
pembimbing | dan Il yang telah memberikan bimbingan, arahan dan
mengilhami pemikiran-pemikiran kreatif dalam penyelesaian tesis

ini.



2. Prof. Dr. H. Azwar Ananda, MA, Prof. Dr. H. Abizar, dan Dr. Sri Ulfa
Sentosa, MS selaku penguji yang telah banyak memberikan koreksi
dan saran-saran terhadap perbaikan tesis ini.

3. Staf Dosen Pascasarja Universitas Negeri Padang yang telah
memberikan bekal pengetahuan dan membantu selama mengikuti
perkuliahan dan penyelesaian tesis ini.

4. Pemerintah Kecamatan Siak Hulu yang sangat kooperatif
memberikan banyak kemudahan bagi peneliti dalam memperoleh
data penelitian demi kepentingan tesis ini.

5. Para informan penelitian yang telah memberikan banyak informasi
dan berpartisipasi aktif dalam rangka penyelesaian penelitian ini.

6. Teristimewa orang tua, istri tercinta, dan puta-putri terkasih yang
senantiasa menjadi motivator sejati bagi penyelesaian perkuliahan
dan penulisan tesis ini.

7. Rekan-rekan mahasiswa seangkatan dengan penulis yang telah
memberikan bantuan baik secara langsung maupun tidak langsung.
Penulis senantiasa memohon kepada Allah Swt agar memberikan

pahala sesuai amal ibadahnya. Penulis berharap agar tesis ini bermanfaat

bagi seluruh pembaca.

Padang, 4 Januari 2011

Penulis



DAFTAR ISI

AB ST RAK e ii
KATA PENGANTAR .o i
DAFTAR IS| i v
BAB | PENDAHULUAN ... 1
A. Latar Belakang.............euvuviiiiiiiiiiiiiiis 1
B. Masalah dan Fokus Penelitian............ccccvevviviiiiiiinninnnnnnn. 9
C. Tujuan Penelitian ...........cccceeiiiiiieeeeiiieeeeee e 9
D. Manfaat Penelitian ............ccoocuiiiiiiiiiiiiie e 10
BAB Il KAJIAN PUSTAKA . e 11
A. TiNJAUAN TEOIELIS ....uvvviiiiiiiiiiiiiieiii e 11
B. Penelitian yang Relevan .............cccccoiiiiiiiiiiiiiiiiieeeee, 39
C. Kerangka PemiKiran .........ccccccoeeeeeeiiiiieiiiicicie e 40
BAB [l METODOLOGI PENELITIAN ...cooiiiiiiiiiiiieeeieee e 43
A. Latar dan Entri Penelitian..........cccccooiiiiiis 43
B. Teknik Pengumpulan Data.............cccuuviviiiiiiiiiiiiiiiieeeeeeenn. 44
C. Teknik Analisis Data ............coooeeiiiiiiiiiiiiiiiieeeeeeeeeee e 46
D. Teknik Penjaminan Keabsahan Data..............cccccceeeeennn. 47
BAB IV Temuan Penelitian dan Pembahasan................ccccccccoeo. 49
A. TemMUAN UMUM ..oiiiiiiiccceeecece e 49
1. Sejarah Ringkas Desa Kubang Jaya.........ccccccceeeveeeennn. 49
2. Sejarah Kasus Kaum Tarbiyah dengan Salafiyah ....... 51
B. Temuan KRUSUS..........ooooiiiiiiiiiiiiie e 58
C. Pembahasan .......cccccceiiiiiiiiii e 67
BAB V KESIMPULAN DAN SARAN.....ccoiiiiiiiiie et 85
A. KeSIMPUIAN ... 85
B. SAran .....oooviii 88
DAFTAR PUSTAKA .t 89



BAB |

PENDAHULUAN

A. Latar Belakang

Secara geografis, Negara Kesatuan Republik Indonesia terdiri dari
beribu pulau dari Sabang sampai Merauke dan didiami oleh beraneka ragam
suku bangsa, agama, budaya, adat istiadat, dan strata sosial. Sebagai
konsekuensinya, struktur masyarakat NKRI memiliki ciri-ciri kebudayaan
yang berbeda. Perbedaan-perbedaan inilah yang memperkaya khazanah
peradaban di Indonesia.

Indonesia dikenal sebagai masyarakat pluralis atau majemuk, yaitu
sebuah masyarakat negara yang sistem sosial atau pemerintahnya
mempersatukan masyarakat suku bangsa yang tercakup di dalamnya.
Kemajemukan ini dapat dilihat dari perbedaan etnis, bahasa, adat istiadat,
dan agama. Masyarakat majemuk Indonesia ditandai dengan kepemilikan
kebudayaan oleh setiap suku bangsanya (Suparlan, 2002:79).

Kemajemukan atau pluralisme komponen bangsa Indonesia ini terlihat
pada semua sisi kehidupan masyarakat. Dari segi suku, Indonesia memiliki
banyak suku, dari segi adat istiadat dan budaya sangat beragam dan kaya
akan perbedaan. Demikian juga halnya terkait dengan agama. Indonesia
bukanlah negara agama, tetapi negara kesatuan. Hal ini memiliki

konsekuensi bahwa di Indonesia diakui beragam agama yang dianut oleh



masyarakatnya. Bahkan negara menjamin kebebasan memeluk dan
beribadah sesuai dengan agama dan keyakinannya.

Pluralitas di Indonesia adalah berkah tak ternilai harganya dari Tuhan
Yang Maha Kuasa. Agama dan keberagamaan merupakan tolok ukur dan
pintu gerbang untuk menilai cara pandangan pluralitas ditegakkan dan cara
individu dan kelompok tertentu memandang individu dan kelompok lainnya.
Semangat keberagamaan yang cenderung memuja fundamentalisme
menjadi akar masalah serius seringnya pluralitas berpeluang menjadi
bencana daripada rahmat.

Keberagamaan yang demikian akan menjebak sense umat hanya
kepada saudara-saudara seagama (in group feeling) dan menomorduakan
saudara dari agama lain. Lahir sikap tidak objektif dalam memandang apa
yang ada di luar agamanya. Lahirlah primordialisme sempit yang akan
mengakibatkan berbagai konflik sosial politik dengan implikasi perang dan
kekerasan antar agama yang mengatasnamakan agama. Tentu perlu
disadari bahwa agama yang bersifat primordial akan selalu menegaskan
aspek pluralitas. Selanjutnya, ini menghilangkan moralitas manusia yang
paling asasi.

Tentu perlu kita sadari fungsi agama adalah menolak segala macam
sikap kebencian, balas dendam, kepicikan, pembunuhan, pemaksaan,
perampokan, dan kerusuhan. Fungsi agama adalah mengembangkan sikap

kebaikan, belas kasihan, solidaritas, persaudaraan universal tanpa



membedakan asal-usul suku dan budaya, ras maupun gender. Agama tanpa
fungsi semacam itu hanya akan melahirkan suatu pemujaan belaka.

Agama diturunkan ke bumi ini untuk menciptakan kedamaian dan
ketenteraman. Tidak pernah ada cita-cita agama manapun yang ingin
membuat onar, membuat ketakutan, suasana mencekam, pembunuhan,
sadisme dan perusakan. Sebelum adanya agama, masyarakat dibayangkan
sebagai kelompok tak beraturan, suka berkonflik, saling membunuh, saling
menjelekkan dan seterusnya. Kemudian agama datang untuk membawa
cahaya kedamaian bagi manusia di bumi ini. Agama, dengan demikian harus
kita sepakati terlebih dahulu, hadir untuk menciptakan ketenteraman, untuk
saling menghormati dan memahami satu sama lain. Ada banyak agama dan
kepercayaan di bumi ini. Logisnya, antar agama dan kepercayaan
semestinya tumbuh sikap saling menghormati itu.

Namun sayangnya, dari masa lalu hingga kini, suatu agama kerap
memandang dirinya sebagai satu kebenaran tunggal dalam memotret agama
lain. Antar agama jarang menemukan titik temu atas realitas perbedaan yang
sudah semestinya niscaya ini. Lalu terjadilah konflik yang berdarah-darah,
pembunuhan korban tak bersalah atas hama agama. Jika konflik atas nama
agama dibenarkan, hilanglah nurani dan hakikat agama itu sendiri. Agama
tak lagi menjadi payung perdamaian karena sudah mengalami politisasi dan
fanatisme.

Dialog antar agama dan komunikasi antar iman dengan demikian akan

menjadi sesuatu yang amat berharga dalam rangka menyelesaikan konflik.



la adalah suatu konsep di mana penghargaan pada masing- masing
keyakinan menjadi butir utama. Logisnya, menganggap keyakinan sendiri
paling benar adalah ketidakdewasaan menghadapi dan memahami hakikat
atau substansi agama. Untuk membangun pergaulan agama-agama yang
lebih manusiawi dan untuk meredam potensi-potensi kekerasan umat
beragama yang bisa muncul dari klaim-klaim kebenaran sepihak itu,
tampaknya jalan untuk mengatasinya adalah dengan memperluas
pandangan inklusif (terbuka) dari visi religiusitas kelompok beragama.

Paparan di atas mengisyaratkan bahwa sampai saat ini pluralisme di
bidang agama belum membawa berkah untuk semua umat. Masih banyak
pertikaian dan pertentangan yang terjadi dengan mengatasnamakan agama
dan keyakinan yang dianut. Masing-masing pemeluk agama menyatakan
bahwa agama yang mereka anut merupakan agama yang paling benar dan
sempurna. Sementara agama lain dianggap kurang sempurna. Padahal
jelas-jelas menegaskan bahwa hanya Islam agama yang paling sempurna
dan diredhai Allah. Sebagai bukti dapat dilihat dalam Al-Quran sebagai
berikut:

Dan Ibrahim telah mewasiatkan ucapan itu kepada anak-anaknya,

demikian pula Yakub. (Ilbrahim berkata): "Hai anak-anakku!

Sesungguhnya Allah telah memilih agama ini bagimu, maka janganlah
kamu mati kecuali dalam memeluk agama Islam" Al-Bagarah, 132.

Tidak ada paksaan untuk (memasuki) agama (Islam); sesungguhnya
telah jelas jalan yang benar daripada jalan yang sesat. Karena itu
barang siapa yang ingkar kepada Thaghut dan beriman kepada Allah,
maka sesungguhnya ia telah berpegang kepada buhul tali yang amat
kuat yang tidak akan putus. Dan Allah Maha Mendengar lagi Maha
Mengetahui. Al-Baqgarah, 256



Sesungguhnya agama yang diredhai di sisi Allah adalah Islam (Ali
Imran, 19).

Negara Indonesia adalah negara yang menganut sistem pemerintahan
yang demokratis dengan berlandaskan musyawarah dan mufakat. Hal ini
berarti segala sesuatu permasalahan dapat dimusyawarahkan dan tidak
perlu brutal dan membabi buta dalam bertindak. Demikian juga halnya
berkaitan dengan masalah agama. Negara Indonesia memiliki lima agama
yang diakui yakni Islam, Katolik, Protestan, Budha, dan Hindu. Setiap
masyarakat memperoleh hak untuk meyakini suatu agama dan kebebasan
untuk beribadah menurut agama dan kepercayaan yang dianutnya tanpa
harus terusik dan diusik oleh keberadaan pemeluk agama lain. ldealnya,
para pemeluknya bisa hidup rukun dan saling mengembangkan sikap
toleransi. Namun, kenyataan yang terjadi tidaklah demikian, kemajemukan
agama yang ada di Indonesia sering mendatangkan pertikaian atau konflik
baik antar agama maupun intraagama. Beberapa kasus pertikaian agama
yang pernah muncul di Indonesia, adalah kasus di Ambon dan Poso.

Pluralisme agama menghadapkan kita pada dua tantangan sekaligus,
yakni teologis dan sosiologis. Secara teologis, kita dihadapkan pada
tantangan iman: bagaimana mendefinisikan iman kita di tengah keragaman
iman yang lainnya. Begitu pula secara sosiologis, kitapun dihadapkan pada
sejumlah fakta sosial: bagaimanakah hubungan antar umat beragama, lebih
khusus lagi hubungan antar iman ditengah pluralisme agama

Fakta sosial secara jelas menyadarkan kita bahwasannya pluralisme

agama belumlah berkorelasi positif dengan harmoni agama. Justru fakta



berbicara sebaliknya: pluralisme agama seringkali menjadi pemicu konflik
sosial dan sentimen keagamaan. Mengapa demikian? Banyak faktor yang
bisa menjelaskan. Salah satunya adalah masih kuatnya “Hambatan Teologis”
di kalangan umat beragama untuk menerima kehadiran pluralisme agama
sebagai hukum Tuhan. Maka, alih-alih bersikap toleran, inklusif, dan pluralis,
umat beragama justru semakin mengeras ke arah sikap intoleran, eksklusif
dan cenderung antipluralisme. Untuk itu, agenda awal kita adalah begaimana
memecahkan “hambatan teologis” di kalangan umat beragama dalam
menerima kehadiran pluralisme sebagai hukum Tuhan (Dadang, 2000:32).
Salah satu konflik yang mendasar yaitu konflik agama yang meliputi
konflik antar agama dan konflik intraagama . Hal ini terjadi karena adanya
perbedaan penafsiran mengenai ajaran yang ada dalam agama yang dianut
oleh para pemeluknya. Salah satu konflik intraagama adalah konflik yang
terjadi di antara pemeluk agama Islam. Pada penelitian ini, penulis
mengangkat permasalahan antara Salafiyah dengan Tarbiyah yakni sama-
sama pemeluk agama Islam. Kaum Salafiyah mengatakan dirinya yang
paling benar, dan golongan yang selamat, masuk surga dan tidak memiliki
mazhab, sedangkan kaum Tarbiyah mengatakan bahwa mereka adalah
penganut agama Islam yang benar. Mereka menganut agama Islam secara
menyeluruh mulai dari kognitif, afektif , dan psikomotor tidak hanya mengisi
intelektual seseorang, tetapi juga mengubah perilaku seseorang menjadi

baik, dan memiliki mazhab.



Kedua kelompok sering tidak bisa menghargai perbedaan paham dan
kesalahpahaman keagamaan yang sudah ada dan berkembang. Setiap
individu memiliki pemikiran dan keyakinan serta pemahaman yang berbeda
antara satu sama lain. Saifuddin (1986:44) menjelaskan perbedaan
pemikiran dan keyakinan yaitu masalah talafuz bin-niyat (niat dengan lidah)
yang menurut istilah lokal disebut ushalli berarti membaca niat sebelum
melakukan shalat dan masalah talkin (memberikan pelajaran kepada jenazah
yang baru saja dimakamkan tentang apa yang harus dijawabnya jika
malaikat kubur datang menanyakan perihal imamnya selama hidup di dunia).
Mengingat begitu beragamnya latar belakang yang berbeda dan tingkat
sosial, persoalan hak dan kewajiban muncul menjadi konflik agama yang
berkepanjangan.

Dengan terjadi pelanggaran hak untuk hidup damai dalam
masyarakat. Kemampuan untuk mengelola keragaman di Indonesia
diperlukan kebijakan pemerintah dalam mencegah terjadinya perpecahan,
yang akhirnya menimbulkan konflik, yang mengganggu kesatuan bangsa.
Kerusuhan yang terjadi di berbagai daerah di Indonesia menunjukkan antara
lain kurangnya kemampuan pemerintah dalam mengatasi penyebab
terjadinya konflik sosial antar masyarakat, hal yang sama juga terjadi di Riau.

Salah satu bukti yakni terjadi konflik intraagama antara kaum Tarbiyah
dengan kaum Salafiyah di desa Kubang Jaya Kecamatan Siak Hulu
Kabupaten Kampar Provinsi Riau. Pada provinsi lain pun pernah terjadi

konflik intraagama. Seperti yang dipaparkan oleh Saifuddin tentang kasus



konflik agama di daerah Kecamatan Alabio Kalimantan Selatan. Konflik
berawal karena terciptanya sekmentasi warga masyarakat beragam Islam
yang kemudian mengorganisasi kelompok masing-masing dalam organisasi
Muhammadiyah dan Naudatul Ulama (Saifuddin, 1982:10-11).

Di samping itu, juga pernah terjadi konflik intraagama di Mojokerto
yakni antar santri yang ada di Mojokerto saling mempertahankan keyakinan.
Dalam hal ini para santri berdebat terkait dengan kemurnian ajaran agama
Islam yang mereka peluk. Ada unsur santri yang kuat di desa-desa Mojokerto
tersebut yang dipelopori oleh petani kaya yang mampu naik haji ke Mekah.
Setelah kembali ke Indonesia, mereka mendirikan sekolah-sekolah agama.
Menurut pada santri ini amalan-amalan ajaran agama Islam yang mereka
lakukanlah yang benar. Di pihak lain, ada juga santri yang menamakan
dirinya Abangan yang pekerjaannya lebih banyak pedagang. Kelompok ini
selain melaksanakan tertib rukun Islam tetapi juga bergerak dalam organisasi
sosial, kedermawanan dan politik Islam. Kelompok yang ketiga yaitu
kelompok priyayi, yang lebih banyak beranggotakan pegawai. Kelompok ini
selain mengamalkan ajaran Islam, mereka juga mengacu kepada ilmu
pengetahuan dan berorientasi ke negara-negara maju di dunia (Robertson,
1993:201-205).

Dalam penelitian ini, penulis membahas tentang konflik agama. Konflik
agama yang dimaksud ini adalah konflik intraagama Islam. Salah satu kasus
konflik intraagama terjadi di Kecamatan Siak Hulu Kabupaten Kampar

Provinsi Riau yang akan dijadikan objek penelitian penulis. Konflik yang



terjadi adalah konflik antar pemeluk agama Islam yakni kaum Salafiyah
dengan kaum Tarbiyabh.

Berangkat dari berbagai kondisi masyarakat yang plural Kecamatan
Siak Hulu, maka penulis tertarik untuk meneliti konflik intraagama antara
Tarbiyah dengan Salafiyah sehingga terwujud perdamaian yang mengakar

dalam kehidupan.

B. Masalah dan Fokus Penelitian
Berdasarkan fenomena tersebut maka yang menjadi fokus penelitian
ini adalah konflik intraagama antara Tarbiyah dengan Salafiyah di
Kecamatan Siak Hulu dengan menurunkan dua pertanyaan penelitian yaitu:
1. Faktor apakah penyebab konflik intraagama antara Tarbiyah dengan
Salafiyah di Desa Kubang Jaya Kecamatan Siak Hulu?
2. Jenis konflik apakah yang terjadi antara kaum Tarbiyah dan Salafiyah

di Desa Kubang Jaya Kecamatan Siak Hulu?

C. Tujuan Penelitian
Penelitian ini bertujuan untuk mengetahui:
1. Faktor-faktor yang menjadi penyebab terjadinya konflik intraagama
antara Tarbiyah dengan Salafiyah di Desa Kubang Jaya Kecamatan
Siak Hulu.
2. Mengetahui jenis-jenis konflik yang terjadi antara kaum Tarbiyah

dengan Salafiyah di Desa Kubang Jaya Kecamatan Siak Hulu.



10

D. Manfaat Penelitian
Hasil penelitian ini diharapkan bermanfaat untuk:

1. Pengembangan ilmu pengetahuan, pengembangan ilmu Sosiologi
dan Antropologi khususnya yang berhubungan dengan fenomena
masyarakat yang melakukan konflik intraagama .

2. Dijadikan masukan bagi Kecamatan Siak Hulu dalam membuat
kebijakan terutama yang berkaitan dengan kerukunan hidup
beragama.

3. Bahan penelitian lebih lanjut dalam penelitian lain.



BAB V
KESIMPULAN DAN SARAN

A. Kesimpulan

Pluralisme atau kemajemukan memiliki potensi besar menimbulkan
konflik. Hal ini terjadi pada masyarakat Kubang Jaya. Konflik yang terjadi
adalah konflk agama intraagama Islam. Konflik tidak terjadi dengan
sendirinya, tetapi didorong oleh beberapa faktor. Pada kasus kaum
Salafiyah dan Tarbiyah di Kubang Jaya.

1. Faktor Penyebab Konflik antara Kaum Salafiyah dengan Kaum
Tarbiyah di Kubang Jaya:

a. Perbedaan antara individu

Berdasarkan observasi dan wawancara dengan informan dapat
peneliti simpulkan bahwa pemeluk agama Islam Salafiyah dan Tarbiyah di
Kubang Jaya sama-sama memepertahankan keyakinan yang dianutnya.
Mereka sama-sama menjalankan ibadah sesuai dengan keyakinan yang
dipercayanya. Hal ini menimbulkan pertentangan di dalam masyarakat
Kubang Jaya (kaum Salafiyah dengan Tarbiyah) sebab mereka sama-sama
mempertahankan keyakinan. Upaya mempertahankan keyakinan itulah yang

menimbulkan pertentangan.

b. Perbedaan kebudayaan
Perbedaan paham individu secara tidak langsung akan menimbulkan
perbedaan budaya yang diperlihatkan dalam kehidupan. Perbedaan

pemahaman ajaran agama berinbas pada perbedaan individu. Adanya

82



86

perbedaan sikap, pola pikir individu juga akan tercermin pada budaya hidup

yang dijalankan.

c. Perbedaan kepentingan

Pada kasus kaum Salafiyah dengan kaum Tarbiyah pada awalnya
dipicu oleh adanya kepentingan pribadi. Hal yang mendorong masyarakat
Kubang Jaya pada kaum Salafiyah adalah seseorang yang memiliki misi
tertentu untuk meningkatkan harga diri (prestise). Pelopor terbentuknya
kaum Salafiyah di Kubang Jaya seseorang yang memiliki kemapanan dalam
bidang ekonomi sehingga ia inging memperlihatkan pada masyarakat nahwa
orang yang memiliki kemampuan finansial lebih dapat mempengaruhi orang

lain.

d. Perbedaan sosial.

Kemapanan di bidang ekonomi membuat status seseorang menjadi
meningkat. Perbedaan status sosial dapat menimbulkan konflik jika orang-
orangnya tidak dapat berperilku santun dengan masyarakat lain yang status
sosialnya berbeda. Hal ini terjadi pada kasus kaum Salafiyah dan tarbiyah di
Kubang Jaya. Pelopor terbentuknya kaum Salafiyah di Kubang Jaya adalah
orang yang memiliki status sosial yang tinggi di tengah-tengah masyarakat
Kubang jaya. Dengan status sosial yang tinggi tersebut, ia berusaha untuk
mempengaruhi masyarakat sekiitarnya agar mengikuti apa yang

dikatakannya.



87

2. Jenis Konflik antara Kaum Salafiyah dengan Tarbiyah di Kubang
Jaya

Konfilik Tarbiyah dan Salafiyah yang terjadi di Kubang Jaya tersebut
juga dapat digolongkan kepada konflik intergrup. Konflik intergrup
merupakan konflik yang terjadi antara dua orang atau lebih dalam satu grup
yang sama. Memang masalah penganut ajaran agama tidak dapat
dikategorikan sebagai grup, tetapi lebih dikenal dengan istilah kelompok .
Namun, dalam penelitian ini, peneliti sedikit menyamakan antara pengertian
satu grup dengan satu kelompok yang menganut agama yang sama. Dalam
hal ini, kelompok yang menamakan diri mereka sebagai penganut agama
Islam Tarbiyah dan Salafiyah merupakan penganut agama Islam yang
berorientasi pada orang-orang terdahulu (tiga generasi pemula) sama
menganut agama Islam. Berarti mereka (Kaum Tarbiyah dan Salafiyah) pada
dasarnya berada dalam satu naungan agama besar yakni Islam.

Dilihat dari jenis konflik realitas dan non realitas, konflik yang terjadi
antara kaun Tarbiyah dengan kaum Salafiyah merupakan konflik non-
realitas. Konflik yang terjadi bukan berasal dari tujuan-tujuan dan persaingan
antagonis, tetapi hanya dipicu oleh kebutuhan, pemahaman, dan ketegangan
yang ditimbulkan perbedaan pemahaman terhadap suatu konsep. Antara
kaum Tarbiyah dan kaum Salafiyah yang bertikai lebih cenderung pada
pemahaman konsep dan penafsiran yang berbeda terhadap suatu ajaran

agama Islam.



88

B. Saran

Berdasarkan uraian di atas peneliti perlu menyarankan beberapa hal
terkait dengan konflik agama yang banyak terjadi baik antar agama mapun
inter agama.

1. Prinsip-prinsip toleransi agama ini, yang merupakan bagian dari visi
teologi atau akidah, telah dimiliki Islam, maka sudah selayaknya jika
umat Islam turut serta aktif untuk memperjuangkan visi-visi
toleransinya di khalayak masyarakat plural. Perbedaan umat manusia,
baik dari sisi suku bangsa, warna kulit, bahasa, adat-istiadat, budaya,
bahasa, serta agama dan sebagainya, merupakan fitrah dan
sunnatullah yang sudah menjadi ketetapan Tuhan Swit.

2. Toleransi adalah sikap untuk dapat hidup bersama masyarakat
penganut agama lain, dengan memiliki kebebasan untuk menjalankan
prinsip-prinsip keagamaan (ibadah) masing-masing, tanpa adanya
paksaan dan tekanan, baik untuk beribadah maupun untuk tak
beribadah, dari satu pihak ke pihak lain. Hal demikian, dalam tingkat
praktek-praktek sosial, dapat dimulai dari sikap-sikap bertetangga.
Karena toleransi yang paling hakiki adalah sikap kebersamaan antar
penganut keagamaan dalam praktek-praktek sosial, kehidupan
bertetangga dan bermasyarakat, serta bukan hanya sekadar pada
tataran logika dan wacana. Seorang muslim yang sejati atau tanda-
tanda keimanan seseorang, dalam sebuah Hadits Nabi Muhammad

SAW, adalah bagaimana dia bersikap kepada tetangga yang artinya



DAFTAR PUSTAKA

Abbas, Siradjuddin. 2005. Masalah Agama Jilid 3. Jakarta: Pustaka Tarbiyah

----- . 2005. Masalah Agama Jilid 4. Jakarta: Pustaka Tarbiah.

Abdussalam Bin Salin As-Suhaimi, 2007. Jadilah Salafi Sejati. Jakarta.
Pustaka At-Tazkiah.

Alaidin, Koto. dkk. 2006. Sejarah Perjuangan Persatuan Tarbiyah Islamiyah

di Pentas Nasional. Jakarta: Tarbiyah Press.

Antony, 2007. Asal Mula Konflik yang di Aceh. Jakarta :Yayasan Obor.

Azmi. 2006. Handout Penelitian Kualitatif Naturalististic Inquiry Materials oleh
DD.

Camat Siak Hulu. 2010. Laporan Kependudukan Bulan Maret 2010.
Pemerintah Kabupaten Kampar.

Dadang. 2000. Sosiologi Agama. Bandung: Remaja Rosda Karya.
Depdikbud. 1993. Kamus Besar Bahasa Indonesia. Jakarta: Balai Pustaka.

Dwi, Narwoko. 2007. Sosiologi Teks Pengantar dan Terapan. Jakarta :
Perdana Media Group.

Erni, Budiawati. 2002. Communal Comflicts in Contemporary Indonesia.
Jakarta: Pusat Bahasa dan Budaya.

Eriyanto. 2000. Media dan Terjadi Konflik. Jakarta : Sabrani .

Faisal, Sanapiah. 1990. Penelitian Kualitatif Dasar-dasar dan Aplikasi.
Malang: YA3 Malang.

Jalaluddin , 2007 Psikologi Agama. Jakarta: Raja Grafindo persada.

Joko, Utama. dkk (editor). 1996. Al Quran Al Karim dan Terjemahannya.
Semarang: Toha Putra.

Mahmud, Syalhut. 2000. Figih 7 Mazhab. Bandung: Pustaka Setia.

Moleong, Lexy. J. 2002. Metode Penelitian Kualitatif. Bandung : Remaja
Rosda Karya.

89



