
 

 

 

 

KONFLIK INTRAAGAMA ISLAM  
 

Suatu Tinjauan Terhadap Kasus Tarbiyah dengan 
Salafiyah di Desa Kubang Jaya Kecamatan Siak Hulu 

Kabupaten Kampar Provinsi Riau  
 

 

T E S I S 
 

 

 

                                   

 

 

 

Oleh 

 

AGUSTAR 
NIM 10795 

 

 

Ditulis untuk memenuhi sebagian persyaratan  
mendapatkan gelar Magister Pendidikan 

 

 
PROGRAM STUDI  PENDIDIKAN IPS 

PROGRAM PASCASARJANA 
UNIVERSITAS NEGERI PADANG 

2011 

 



 

 

i

SURAT PERNYATAAN 

Dengan ini menyatakan bahwa: 

1. Karya tulis saya, tesis dengan judul “Suatu Tinjauan Kasus  

Tarbiyah dengan Salafiyah di Desa Kubang Kecamatan Siak Hulu 

Kabupaten Kampar Provinsi Riau” adalah asli dan belum pernah 

diajukan untuk mendapatkan gelar akademik baik di Universitas 

Negeri Padang maupun di Perguruan Tinggi lainnya. 

2. Karya tulis ini murni gagasan, penilaian dan rumusan saya sendiri 

tanpa bantuan tidak sah dari pihak lain, kecuali arahan para 

pembimbing. 

3. Di dalam karya tulis ini tidak terdapat hasil karya atau publikasi 

orang lain, kecuali dikutip secara tertulis dengan jelas dan 

dicantumkan sebagai acuan di dalam naskah yang disebutkan 

pengarangnya dan dicantumkan pada daftar pustaka. 

4. Pernyataan ini saya buat dengan sesungguhnya. Dan apabila 

dikemudian hari terdapat penyimpangan dan ketidakbenaran 

pernyataan ini, maka saya bersedia menerima sanksi akademik 

berupa pencabutan gelar yang telah saya peroleh, karena karya 

tulis ini, serta sanksi lainnya sesuai dengan norma dan ketentuan 

hukum yang berlangsung. 

Padang,  4 Januari 2011 

 

                          AGUSTAR 
                                                                      NIM 10795 



 

 

ii

ABSTRAK 
 
Agustar, 2011. Konflik Interagama Islam (Suatu Tinjauan terhadap 

Kasus Tarbiyah dengan Salafiyah di Desa Kubang Jaya 
Kecamatan Siak Hulu. Tesis. Program Pascasarjana 
Universitas Negeri Padang (UNP). 

 
Penelitian ini dilaksanakan di Provinsi Riau tepatnya di Desa 

Kubang Jaya Kecamatan Siak Hulu Kabupaten Kampar. Penelitian ini 
bertujuan untuk mengungkapkan faktor-faktor yang mempengaruhi 
terjadinya konflik interagama antara kelompok Tarbiyah dan Salafiyah. Di 
samping itu penelitian ini juga bertujuan untuk mengungkapkan jenis-jenis 
konflik yang terjadi antara kelompok Tarbiyah dan Salafiah di Desa 
Kubang Jaya Kecamatan Siak Hulu Kabupaten Kampar.  

Untuk memperoleh pemahaman tentang persoalan di atas, 
pendekatan yang digunakan adalah kerangka penelitian kualitatif dengan 
teknik analisis data yang dikembangkan oleh Miles dan Huberman (1992). 
Teknik pengumpulan data yang dipakai dalam penelitian ini adalah 
observasi danwawancara. Pemeriksaan kesahihandan keabsahan data 
mengacu kepada standar data yang disarankan oleh Lincoln dan Guba 
(1983) yang terdiri atas 1) keterpecayaan, 2) keteralihan, 3) dapat 
dipertanggungjawabkan, 4) penegasan dan kepastian. 
 Hasil penelitian menunjukkan bahwa yang menjadi faktor penyebab 
terjadinya konflik interagama antara kelompok Tarbiyah dan Salafiyah 
karena: (1) perbedaan indidividu dalam memahami ajaran agama Islam. 
Perbedaan individu terlihat pada sikap arogansi pemuluk agama, 
penafsiran yang berbeda oleh pemeluk agama, pandangan pemeluk 
agama terhadap masalah bid’ah, dan  masalah penggunaan masjid atau 
tempat ibadah. (2) perbedaan kebudayaan, (3) peredaan kepentingan, 
dan (4) perbedaan sosial. 
 Konfilik Tarbiyah dan Salafiyah yang terjadi di Kubang Jaya 
tersebut juga dapat digolongkan kepada konflik intergrup. Dilihat dari jenis 
konflik realitas dan non realitas, konflik yang terjadi antara kaum Tarbiyah 
dengan kaum  Salafiyah merupakan konflik non- realitas.  
 
 
 
 



 

 

iii

KATA PENGANTAR 
 

Puji syukur penulis sampaikan kepada Allah Swt yang selalu 

melimpahkan rahmat dan hidayah-Nya kepada penulis sehingga dapat 

menyelesaikan tesis yang berjudul “Suatu Tinjauan terhadap Kasus 

Tarbiyah dengan Salafiyah di Desa Kubang Jaya Kecamatan Siak Hulu 

Kabupaten Kampar Provinsi Riau”.  

Tesis ini merupakan hasil penelitian yang peneliti lakukan secara 

maksimal, guna memenuhi  sebagian persyaratan dalam meraih gelar 

Magister Pendidikan (M.Pd) pada Program Pascasarja Universitas Negeri 

Padang. 

Namun demikian, hasil penelitian ini masih belum sempurna dan 

masih terdapat kekeliruan baik secara substantif maupun teknis, semata-

mata  adalah keterbatasan pengetahuan penulis. oleh karena itu, kiranya 

pembaca berkenan memberikan saran yang bersifat konstruktif. 

Penulis menyadari sepenuhnya bahwa tesis ini tidak mungkin dapat 

diselesaikan tanpa bantuan-bantuan dari berbagai pihak. Pada 

kesempatan ini penulis mengucapkan terima kasih kepada pihak-pihak 

yang telah membantu penulis dalam menyelesaikan tesis ini, diantaranya: 

1. Prof. Dr. Damsar, MA  dan Arisman Adnan, Ph.D selaku 

pembimbing I dan II yang telah memberikan bimbingan, arahan dan 

mengilhami pemikiran-pemikiran kreatif dalam penyelesaian tesis 

ini. 



 

 

iv

2. Prof. Dr. H. Azwar Ananda, MA, Prof. Dr. H. Abizar, dan Dr. Sri Ulfa 

Sentosa, MS selaku penguji yang telah banyak memberikan koreksi 

dan saran-saran terhadap perbaikan tesis ini. 

3. Staf Dosen Pascasarja Universitas Negeri Padang yang telah 

memberikan bekal pengetahuan dan membantu selama mengikuti 

perkuliahan dan penyelesaian tesis ini. 

4. Pemerintah Kecamatan Siak Hulu yang sangat kooperatif  

memberikan banyak kemudahan bagi peneliti dalam memperoleh 

data penelitian demi kepentingan tesis ini. 

5. Para informan penelitian yang telah memberikan banyak informasi 

dan berpartisipasi aktif dalam rangka penyelesaian penelitian ini.  

6. Teristimewa orang tua, istri tercinta, dan puta-putri terkasih yang  

senantiasa menjadi motivator sejati bagi penyelesaian perkuliahan 

dan penulisan tesis ini. 

7. Rekan-rekan mahasiswa seangkatan dengan penulis yang telah 

memberikan bantuan baik secara langsung maupun tidak langsung. 

Penulis senantiasa memohon kepada Allah Swt agar memberikan 

pahala sesuai amal ibadahnya. Penulis berharap agar tesis ini bermanfaat 

bagi seluruh pembaca.  

 
             Padang, 4 Januari 2011 

 

 

                       Penulis 



 

 

v

DAFTAR ISI 
ABSTRAK  .......................................................................................  ii 

KATA  PENGANTAR .......................................................................  iii 

DAFTAR ISI ......................................................................................  v 

BAB  I  PENDAHULUAN .................................................................  1 

 A. Latar Belakang .................................................................  1 

 B. Masalah dan Fokus Penelitian .........................................  9 

 C. Tujuan Penelitian  ............................................................  9 

 D. Manfaat Penelitian ...........................................................  10 

BAB II  KAJIAN  PUSTAKA .............................................................  11 

 A. Tinjauan Teoretis  ............................................................  11 

 B. Penelitian yang Relevan ..................................................  39 

 C. Kerangka Pemikiran ........................................................  40 

BAB III METODOLOGI PENELITIAN ..............................................  43 

 A. Latar dan Entri Penelitian .................................................  43 

 B. Teknik Pengumpulan Data ...............................................  44 

 C. Teknik Analisis Data ........................................................  46 

 D. Teknik Penjaminan Keabsahan Data ...............................  47 

BAB IV Temuan Penelitian dan Pembahasan ...............................  49 

 A. Temuan  umum ................................................................  49 

     1. Sejarah Ringkas Desa Kubang Jaya ............................  49 

     2. Sejarah  Kasus Kaum Tarbiyah dengan Salafiyah .......  51 

 B. Temuan Khusus ...............................................................  58 

 C. Pembahasan ...................................................................  67 

BAB V KESIMPULAN DAN SARAN ................................................  85 

 A. Kesimpulan ......................................................................  85 

 B. Saran ...............................................................................  88 

DAFTAR PUSTAKA .........................................................................  89 



 

 

1

BAB I 

PENDAHULUAN 

 

A. Latar Belakang 

Secara geografis, Negara Kesatuan Republik Indonesia terdiri dari 

beribu pulau dari Sabang sampai Merauke dan didiami oleh beraneka ragam 

suku bangsa, agama, budaya, adat istiadat, dan strata sosial. Sebagai 

konsekuensinya, struktur masyarakat NKRI memiliki ciri-ciri kebudayaan 

yang berbeda. Perbedaan-perbedaan inilah yang memperkaya khazanah 

peradaban di Indonesia. 

Indonesia dikenal sebagai masyarakat pluralis atau majemuk, yaitu 

sebuah masyarakat negara yang sistem sosial atau pemerintahnya 

mempersatukan masyarakat suku bangsa yang tercakup di dalamnya. 

Kemajemukan ini dapat dilihat dari perbedaan etnis, bahasa, adat istiadat, 

dan agama. Masyarakat majemuk Indonesia ditandai dengan kepemilikan 

kebudayaan oleh setiap suku bangsanya (Suparlan, 2002:79). 

Kemajemukan atau pluralisme komponen bangsa Indonesia ini terlihat 

pada semua sisi kehidupan masyarakat. Dari segi suku, Indonesia memiliki 

banyak suku, dari segi adat istiadat dan budaya sangat beragam dan kaya 

akan perbedaan. Demikian juga halnya terkait dengan agama. Indonesia 

bukanlah negara agama, tetapi negara kesatuan. Hal ini memiliki 

konsekuensi bahwa di Indonesia diakui beragam agama yang dianut oleh 

1 



 

 

2

masyarakatnya. Bahkan negara menjamin kebebasan memeluk dan 

beribadah sesuai dengan agama dan keyakinannya. 

Pluralitas di Indonesia adalah berkah tak ternilai harganya dari Tuhan 

Yang Maha Kuasa. Agama dan keberagamaan merupakan tolok ukur dan 

pintu gerbang untuk menilai cara pandangan pluralitas ditegakkan dan cara 

individu dan kelompok tertentu memandang individu dan kelompok lainnya. 

Semangat keberagamaan yang cenderung memuja fundamentalisme 

menjadi akar masalah serius seringnya pluralitas berpeluang menjadi 

bencana daripada rahmat. 

Keberagamaan yang demikian akan menjebak sense umat hanya 

kepada saudara-saudara seagama (in group feeling) dan menomorduakan 

saudara dari agama lain. Lahir sikap tidak objektif dalam memandang apa 

yang ada di luar agamanya. Lahirlah primordialisme sempit yang akan 

mengakibatkan berbagai konflik sosial politik dengan implikasi perang dan 

kekerasan antar agama yang mengatasnamakan agama. Tentu perlu 

disadari bahwa agama yang bersifat primordial akan selalu menegaskan 

aspek pluralitas. Selanjutnya, ini menghilangkan moralitas manusia yang 

paling asasi.  

Tentu perlu kita sadari fungsi agama adalah menolak segala macam 

sikap kebencian, balas dendam, kepicikan, pembunuhan, pemaksaan, 

perampokan, dan kerusuhan. Fungsi agama adalah mengembangkan sikap 

kebaikan, belas kasihan, solidaritas, persaudaraan universal tanpa 



 

 

3

membedakan asal-usul suku dan budaya, ras maupun gender. Agama tanpa 

fungsi semacam itu hanya akan melahirkan suatu pemujaan belaka. 

Agama diturunkan ke bumi ini untuk menciptakan kedamaian dan 

ketenteraman. Tidak pernah ada cita-cita agama manapun yang ingin 

membuat onar, membuat ketakutan, suasana mencekam, pembunuhan, 

sadisme dan perusakan. Sebelum adanya agama, masyarakat dibayangkan 

sebagai kelompok tak beraturan, suka berkonflik, saling membunuh, saling 

menjelekkan dan seterusnya. Kemudian agama datang untuk membawa 

cahaya kedamaian bagi manusia di bumi ini. Agama, dengan demikian harus 

kita sepakati terlebih dahulu, hadir untuk menciptakan ketenteraman, untuk 

saling menghormati dan memahami satu sama lain. Ada banyak agama dan 

kepercayaan di bumi ini. Logisnya, antar agama dan kepercayaan 

semestinya tumbuh sikap saling menghormati itu. 

Namun sayangnya, dari masa lalu hingga kini, suatu agama kerap 

memandang dirinya sebagai satu kebenaran tunggal dalam memotret agama 

lain. Antar agama jarang menemukan titik temu atas realitas perbedaan yang 

sudah semestinya niscaya ini. Lalu terjadilah konflik yang berdarah-darah, 

pembunuhan korban tak bersalah atas nama agama. Jika konflik atas nama 

agama dibenarkan, hilanglah nurani dan hakikat agama itu sendiri. Agama 

tak lagi menjadi payung perdamaian karena sudah mengalami politisasi dan 

fanatisme. 

Dialog antar agama dan komunikasi antar iman dengan demikian akan 

menjadi sesuatu yang amat berharga dalam rangka menyelesaikan konflik. 



 

 

4

Ia adalah suatu konsep di mana penghargaan pada masing- masing 

keyakinan menjadi butir utama. Logisnya, menganggap keyakinan sendiri 

paling benar adalah ketidakdewasaan menghadapi dan memahami hakikat 

atau substansi agama. Untuk membangun pergaulan agama-agama yang 

lebih manusiawi dan untuk meredam potensi-potensi kekerasan umat 

beragama yang bisa muncul dari klaim-klaim kebenaran sepihak itu, 

tampaknya jalan untuk mengatasinya adalah dengan memperluas 

pandangan inklusif (terbuka) dari visi religiusitas kelompok  beragama. 

Paparan di atas mengisyaratkan bahwa sampai saat ini pluralisme di 

bidang agama belum membawa berkah untuk semua umat. Masih banyak 

pertikaian dan pertentangan yang terjadi dengan mengatasnamakan agama 

dan keyakinan yang dianut. Masing-masing pemeluk agama menyatakan 

bahwa agama yang mereka anut merupakan agama yang paling benar dan 

sempurna. Sementara agama lain dianggap kurang sempurna. Padahal 

jelas-jelas menegaskan bahwa hanya Islam agama yang paling sempurna 

dan diredhai Allah. Sebagai bukti dapat dilihat dalam Al-Quran sebagai 

berikut: 

Dan Ibrahim telah mewasiatkan ucapan itu kepada anak-anaknya, 
demikian pula Yakub. (Ibrahim berkata): "Hai anak-anakku! 
Sesungguhnya Allah telah memilih agama ini bagimu, maka janganlah 
kamu mati kecuali dalam memeluk agama Islam" Al-Baqarah, 132. 
 
 
Tidak ada paksaan untuk (memasuki) agama (Islam); sesungguhnya 
telah jelas jalan yang benar daripada jalan yang sesat. Karena itu 
barang siapa yang ingkar kepada Thaghut dan beriman kepada Allah, 
maka sesungguhnya ia telah berpegang kepada buhul tali yang amat 
kuat yang tidak akan putus. Dan Allah Maha Mendengar lagi Maha 
Mengetahui. Al-Baqarah, 256 



 

 

5

Sesungguhnya agama yang diredhai di sisi Allah adalah Islam (Ali 
Imran, 19). 
 
Negara Indonesia adalah negara yang menganut sistem pemerintahan 

yang demokratis dengan berlandaskan musyawarah dan mufakat. Hal ini 

berarti segala sesuatu permasalahan dapat dimusyawarahkan dan tidak 

perlu brutal dan membabi buta dalam bertindak. Demikian juga halnya 

berkaitan dengan masalah agama. Negara Indonesia memiliki lima agama 

yang diakui yakni Islam, Katolik, Protestan, Budha, dan Hindu. Setiap 

masyarakat memperoleh hak untuk meyakini suatu agama dan kebebasan 

untuk beribadah menurut agama dan kepercayaan yang dianutnya tanpa 

harus terusik dan diusik oleh keberadaan pemeluk agama lain. Idealnya, 

para pemeluknya bisa hidup rukun dan saling mengembangkan sikap 

toleransi. Namun, kenyataan yang terjadi tidaklah demikian, kemajemukan 

agama yang ada di Indonesia sering mendatangkan pertikaian atau konflik 

baik antar agama maupun intraagama. Beberapa  kasus pertikaian agama 

yang pernah muncul di Indonesia, adalah kasus di Ambon dan Poso.  

Pluralisme agama menghadapkan kita pada dua tantangan sekaligus, 

yakni teologis dan sosiologis. Secara teologis, kita dihadapkan pada 

tantangan iman: bagaimana mendefinisikan iman kita di tengah keragaman 

iman yang lainnya. Begitu pula secara sosiologis, kitapun dihadapkan pada 

sejumlah fakta sosial: bagaimanakah hubungan antar umat beragama, lebih 

khusus lagi hubungan antar iman ditengah pluralisme agama  

Fakta sosial secara jelas menyadarkan kita bahwasannya pluralisme 

agama belumlah berkorelasi positif dengan harmoni agama. Justru fakta 



 

 

6

berbicara sebaliknya: pluralisme agama seringkali menjadi pemicu konflik 

sosial dan sentimen keagamaan. Mengapa demikian? Banyak faktor yang 

bisa menjelaskan. Salah satunya adalah masih kuatnya “Hambatan Teologis” 

di kalangan umat beragama untuk menerima kehadiran pluralisme agama 

sebagai hukum Tuhan. Maka, alih-alih bersikap toleran, inklusif, dan pluralis, 

umat beragama justru semakin mengeras ke arah sikap intoleran, eksklusif 

dan cenderung antipluralisme. Untuk itu, agenda awal kita adalah begaimana 

memecahkan “hambatan teologis” di kalangan umat beragama dalam 

menerima kehadiran pluralisme sebagai hukum Tuhan (Dadang, 2000:32). 

 Salah satu konflik yang mendasar yaitu konflik agama yang meliputi 

konflik antar agama dan konflik intraagama . Hal ini terjadi karena adanya 

perbedaan penafsiran mengenai ajaran yang ada dalam agama yang dianut 

oleh para pemeluknya. Salah satu konflik intraagama  adalah konflik yang 

terjadi di antara pemeluk agama Islam. Pada penelitian ini, penulis 

mengangkat permasalahan antara Salafiyah dengan Tarbiyah yakni sama-

sama pemeluk agama Islam. Kaum Salafiyah mengatakan dirinya yang 

paling benar, dan golongan yang selamat, masuk surga dan  tidak memiliki 

mazhab, sedangkan  kaum Tarbiyah mengatakan bahwa mereka adalah 

penganut agama Islam yang benar. Mereka menganut agama Islam secara 

menyeluruh mulai dari kognitif, afektif , dan psikomotor tidak hanya mengisi 

intelektual seseorang, tetapi juga mengubah perilaku seseorang menjadi 

baik, dan memiliki mazhab. 



 

 

7

 Kedua kelompok sering tidak bisa menghargai perbedaan paham dan 

kesalahpahaman keagamaan yang sudah ada dan berkembang. Setiap 

individu memiliki pemikiran dan keyakinan serta pemahaman yang berbeda 

antara satu sama lain. Saifuddin (1986:44) menjelaskan perbedaan 

pemikiran dan keyakinan yaitu masalah talafuz bin-niyat (niat dengan lidah) 

yang menurut istilah lokal disebut ushalli berarti membaca niat sebelum 

melakukan shalat dan masalah talkin (memberikan pelajaran kepada jenazah 

yang baru saja dimakamkan tentang apa yang harus dijawabnya jika 

malaikat kubur datang menanyakan perihal imamnya selama hidup di dunia). 

Mengingat begitu beragamnya latar belakang yang berbeda dan tingkat 

sosial, persoalan hak dan kewajiban muncul menjadi konflik agama yang 

berkepanjangan. 

Dengan terjadi pelanggaran hak untuk hidup damai  dalam 

masyarakat. Kemampuan untuk mengelola keragaman di Indonesia 

diperlukan kebijakan pemerintah dalam mencegah terjadinya perpecahan, 

yang akhirnya menimbulkan konflik, yang mengganggu kesatuan bangsa. 

Kerusuhan yang terjadi di berbagai daerah di Indonesia menunjukkan antara 

lain kurangnya kemampuan pemerintah dalam mengatasi penyebab 

terjadinya konflik sosial antar masyarakat, hal yang sama juga terjadi di Riau. 

Salah satu bukti yakni terjadi konflik intraagama  antara kaum Tarbiyah 

dengan kaum Salafiyah di desa Kubang Jaya Kecamatan Siak Hulu 

Kabupaten Kampar Provinsi Riau. Pada provinsi lain pun pernah terjadi 

konflik intraagama.  Seperti  yang  dipaparkan  oleh  Saifuddin tentang kasus  



 

 

8

konflik agama di daerah Kecamatan Alabio Kalimantan Selatan. Konflik 

berawal karena terciptanya sekmentasi warga masyarakat beragam Islam 

yang kemudian mengorganisasi kelompok masing-masing dalam organisasi 

Muhammadiyah dan Naudatul Ulama (Saifuddin, 1982:10-11).  

Di samping itu, juga pernah terjadi konflik intraagama  di Mojokerto 

yakni antar santri yang ada di Mojokerto saling mempertahankan keyakinan. 

Dalam hal ini para santri berdebat terkait dengan kemurnian ajaran agama 

Islam yang mereka peluk. Ada unsur santri yang kuat di desa-desa Mojokerto 

tersebut yang dipelopori oleh petani kaya yang mampu naik haji ke Mekah. 

Setelah kembali ke Indonesia, mereka mendirikan sekolah-sekolah agama. 

Menurut pada santri ini amalan-amalan ajaran agama Islam yang mereka 

lakukanlah yang benar. Di pihak lain, ada juga santri yang menamakan 

dirinya Abangan yang pekerjaannya lebih banyak pedagang. Kelompok ini 

selain melaksanakan tertib rukun Islam tetapi juga bergerak dalam organisasi 

sosial, kedermawanan dan politik Islam. Kelompok yang ketiga yaitu 

kelompok priyayi, yang lebih banyak beranggotakan pegawai. Kelompok ini 

selain mengamalkan ajaran Islam, mereka juga mengacu kepada ilmu 

pengetahuan dan berorientasi ke negara-negara maju di dunia (Robertson, 

1993:201-205). 

Dalam penelitian ini, penulis membahas tentang konflik agama. Konflik 

agama yang dimaksud ini adalah konflik intraagama  Islam. Salah satu kasus 

konflik intraagama  terjadi di Kecamatan Siak Hulu Kabupaten Kampar 

Provinsi Riau yang akan dijadikan objek penelitian penulis. Konflik yang 



 

 

9

terjadi adalah konflik antar pemeluk agama Islam yakni kaum Salafiyah 

dengan kaum Tarbiyah. 

Berangkat dari berbagai kondisi masyarakat yang plural  Kecamatan 

Siak Hulu, maka penulis tertarik untuk meneliti konflik intraagama  antara 

Tarbiyah dengan Salafiyah sehingga terwujud perdamaian yang mengakar 

dalam kehidupan. 

 

B. Masalah dan Fokus Penelitian 

Berdasarkan fenomena tersebut maka yang menjadi fokus penelitian 

ini adalah konflik intraagama   antara Tarbiyah dengan Salafiyah di  

Kecamatan Siak Hulu  dengan menurunkan dua pertanyaan penelitian yaitu:  

1. Faktor apakah penyebab konflik intraagama  antara Tarbiyah dengan 

Salafiyah di Desa Kubang Jaya Kecamatan Siak Hulu? 

2. Jenis konflik apakah yang terjadi antara kaum Tarbiyah dan Salafiyah 

di Desa Kubang Jaya Kecamatan Siak Hulu? 

 

C. Tujuan Penelitian  

Penelitian ini bertujuan untuk mengetahui: 

1. Faktor-faktor yang menjadi penyebab terjadinya konflik intraagama   

antara Tarbiyah dengan Salafiyah di Desa Kubang Jaya Kecamatan  

Siak Hulu.  

2. Mengetahui jenis-jenis konflik yang terjadi antara kaum Tarbiyah 

dengan Salafiyah di Desa Kubang Jaya Kecamatan Siak Hulu. 



 

 

10

D. Manfaat Penelitian 

Hasil penelitian ini diharapkan bermanfaat untuk: 

1. Pengembangan ilmu pengetahuan, pengembangan ilmu  Sosiologi 

dan Antropologi khususnya yang berhubungan dengan fenomena 

masyarakat yang melakukan konflik intraagama . 

2. Dijadikan masukan bagi Kecamatan Siak Hulu dalam membuat 

kebijakan terutama yang berkaitan dengan kerukunan hidup 

beragama. 

3. Bahan penelitian lebih lanjut dalam penelitian lain. 



 

 

85

BAB V 

KESIMPULAN DAN SARAN 

A. Kesimpulan 

Pluralisme atau kemajemukan memiliki potensi besar menimbulkan 

konflik. Hal ini terjadi pada masyarakat Kubang Jaya. Konflik yang terjadi 

adalah konflik agama intraagama Islam. Konflik tidak terjadi dengan 

sendirinya, tetapi didorong oleh beberapa  faktor. Pada kasus kaum 

Salafiyah dan Tarbiyah di Kubang Jaya. 

1. Faktor Penyebab Konflik antara Kaum Salafiyah dengan Kaum  
Tarbiyah di Kubang Jaya: 

 
a. Perbedaan antara individu 

 Berdasarkan observasi dan wawancara dengan informan dapat 

peneliti simpulkan bahwa pemeluk agama Islam Salafiyah dan Tarbiyah di 

Kubang Jaya sama-sama memepertahankan keyakinan yang dianutnya. 

Mereka sama-sama menjalankan ibadah sesuai dengan keyakinan yang 

dipercayanya. Hal ini menimbulkan pertentangan di dalam masyarakat 

Kubang Jaya (kaum Salafiyah dengan Tarbiyah) sebab mereka sama-sama 

mempertahankan keyakinan. Upaya mempertahankan keyakinan itulah yang 

menimbulkan pertentangan. 

 

b. Perbedaan kebudayaan 

 Perbedaan paham individu secara tidak  langsung akan menimbulkan 

perbedaan budaya yang diperlihatkan  dalam kehidupan. Perbedaan 

pemahaman ajaran agama berinbas pada perbedaan individu. Adanya 

82 



 

 

86

perbedaan sikap, pola pikir individu juga akan tercermin pada budaya hidup 

yang dijalankan. 

 

c. Perbedaan kepentingan 

 Pada kasus kaum Salafiyah dengan kaum Tarbiyah pada awalnya 

dipicu oleh adanya kepentingan pribadi. Hal yang mendorong masyarakat 

Kubang Jaya pada kaum Salafiyah adalah seseorang yang memiliki misi 

tertentu untuk meningkatkan harga diri (prestise). Pelopor terbentuknya 

kaum Salafiyah di Kubang Jaya  seseorang yang memiliki kemapanan dalam 

bidang ekonomi sehingga ia inging memperlihatkan pada  masyarakat nahwa 

orang yang memiliki kemampuan finansial lebih dapat mempengaruhi orang 

lain. 

  

d. Perbedaan sosial. 

 Kemapanan di bidang ekonomi membuat status seseorang menjadi 

meningkat. Perbedaan status sosial  dapat menimbulkan konflik jika orang-

orangnya tidak dapat berperilku santun dengan masyarakat lain yang status 

sosialnya berbeda. Hal ini terjadi pada kasus kaum Salafiyah dan tarbiyah  di 

Kubang Jaya. Pelopor terbentuknya kaum Salafiyah di Kubang Jaya adalah 

orang yang memiliki status sosial yang tinggi di tengah-tengah masyarakat 

Kubang jaya. Dengan status sosial yang tinggi tersebut, ia berusaha untuk 

mempengaruhi masyarakat sekiitarnya agar mengikuti apa yang 

dikatakannya.  



 

 

87

2. Jenis Konflik antara Kaum Salafiyah dengan Tarbiyah di Kubang  
Jaya  

 
 Konfilik Tarbiyah dan Salafiyah yang terjadi di Kubang Jaya tersebut 

juga dapat digolongkan kepada konflik intergrup. Konflik intergrup 

merupakan konflik yang terjadi antara dua orang atau lebih dalam satu grup 

yang sama. Memang masalah penganut ajaran agama tidak dapat 

dikategorikan sebagai grup, tetapi lebih dikenal dengan istilah kelompok . 

Namun, dalam penelitian ini, peneliti sedikit menyamakan antara pengertian 

satu grup dengan satu kelompok  yang menganut agama yang sama. Dalam 

hal ini, kelompok  yang menamakan diri mereka sebagai penganut agama 

Islam Tarbiyah dan Salafiyah merupakan penganut agama Islam yang 

berorientasi pada orang-orang terdahulu (tiga generasi pemula) sama 

menganut agama Islam. Berarti mereka (Kaum Tarbiyah dan Salafiyah) pada 

dasarnya berada dalam satu naungan agama besar yakni Islam. 

 Dilihat dari jenis konflik realitas dan non realitas, konflik yang terjadi 

antara kaun Tarbiyah dengan kaum  Salafiyah merupakan konflik non- 

realitas. Konflik yang terjadi bukan berasal dari tujuan-tujuan dan persaingan 

antagonis, tetapi hanya dipicu oleh kebutuhan, pemahaman, dan ketegangan 

yang ditimbulkan perbedaan pemahaman terhadap suatu konsep. Antara 

kaum Tarbiyah dan kaum  Salafiyah yang bertikai lebih cenderung pada 

pemahaman konsep dan penafsiran yang berbeda terhadap suatu ajaran 

agama Islam. 

 

 



 

 

88

B. Saran 

Berdasarkan uraian di atas peneliti perlu menyarankan beberapa hal 

terkait dengan konflik agama yang banyak terjadi baik antar agama mapun 

inter agama. 

1. Prinsip-prinsip toleransi agama ini, yang merupakan bagian dari visi 

teologi atau akidah, telah dimiliki Islam, maka sudah selayaknya jika 

umat Islam turut serta aktif untuk memperjuangkan visi-visi 

toleransinya di khalayak masyarakat plural. Perbedaan umat manusia, 

baik dari sisi suku bangsa, warna kulit, bahasa, adat-istiadat, budaya, 

bahasa, serta agama dan sebagainya, merupakan fitrah dan 

sunnatullah yang sudah menjadi ketetapan Tuhan Swt. 

2. Toleransi adalah sikap untuk dapat hidup bersama masyarakat 

penganut agama lain, dengan memiliki kebebasan untuk menjalankan 

prinsip-prinsip keagamaan (ibadah) masing-masing, tanpa adanya 

paksaan dan tekanan, baik untuk beribadah maupun untuk tak 

beribadah, dari satu pihak ke pihak lain. Hal demikian, dalam tingkat 

praktek-praktek sosial, dapat dimulai dari sikap-sikap bertetangga. 

Karena toleransi yang paling hakiki adalah sikap kebersamaan antar 

penganut keagamaan dalam praktek-praktek sosial, kehidupan 

bertetangga dan bermasyarakat, serta bukan hanya sekadar pada 

tataran logika dan wacana. Seorang muslim yang sejati atau tanda-

tanda keimanan seseorang, dalam sebuah Hadits Nabi Muhammad 

SAW, adalah bagaimana dia bersikap kepada tetangga yang artinya  



 

 

89

DAFTAR PUSTAKA 

Abbas, Siradjuddin. 2005. Masalah Agama Jilid 3. Jakarta: Pustaka Tarbiyah 

-----. 2005. Masalah Agama Jilid 4. Jakarta: Pustaka Tarbiah. 

Abdussalam Bin Salin As-Suhaimi, 2007. Jadilah Salafi Sejati. Jakarta. 
Pustaka At-Tazkiah. 

 

Alaidin, Koto. dkk. 2006. Sejarah Perjuangan Persatuan Tarbiyah Islamiyah 
di Pentas Nasional. Jakarta: Tarbiyah Press.  

Antony, 2007. Asal Mula Konflik yang di Aceh.  Jakarta :Yayasan Obor. 
 
Azmi. 2006. Handout Penelitian Kualitatif Naturalististic Inquiry Materials oleh 

DD. 
 
Camat Siak Hulu. 2010. Laporan Kependudukan Bulan Maret 2010.  

Pemerintah Kabupaten Kampar. 

Dadang. 2000.  Sosiologi Agama. Bandung: Remaja Rosda Karya.  
 
Depdikbud. 1993. Kamus Besar Bahasa Indonesia. Jakarta: Balai Pustaka. 
 
Dwi, Narwoko.  2007. Sosiologi Teks Pengantar dan Terapan. Jakarta : 

Perdana Media Group.  
 
Erni, Budiawati. 2002. Communal Comflicts in Contemporary Indonesia.  

Jakarta: Pusat Bahasa dan Budaya. 

Eriyanto.  2000.  Media dan Terjadi Konflik. Jakarta : Sabrani  . 
 
Faisal, Sanapiah. 1990. Penelitian Kualitatif Dasar-dasar dan Aplikasi. 

Malang: YA3 Malang. 
 
Jalaluddin , 2007 Psikologi  Agama. Jakarta: Raja Grafindo persada.  
 
Joko, Utama. dkk (editor). 1996. Al Qur’an Al Karim dan Terjemahannya. 

Semarang: Toha Putra. 
 
Mahmud, Syalhut. 2000. Fiqih 7 Mazhab. Bandung: Pustaka Setia. 
Moleong, Lexy. J. 2002. Metode Penelitian Kualitatif. Bandung : Remaja 

Rosda Karya. 
 

89 


