BENTUK PENYAJIAN TIKAM TUO PADA UPACARA PESTA
PERKAWINAN DI KANAGARIAN GANGGO MUDIAK
KECAMATAN BONJOL
KABUPATEN PASAMAN

SKRIPSI

Diajukan Untuk Memenuhi Sebahagian Persyaratan
Memperoleh Gelar Sarjana Pendidikan Strata I ( SI)

Oleh :
Evi Dewi Fitri
NIM/ TM: 52733/ 2009

JURUSAN PENDIDIKAN SENDRATASIK
FAKULTAS BAHASA DAN SENI
UNIVERSITAS NEGRI PADANG

2011



PERSETUJUAN PEMBIMBING

SKRIPSI

Judul : Bentuk Penyajian Tikam Tuo pada upacara pesta

Perkawinan di Kanagarian Ganggo Mudiak

Kecamatan Bonjol Kabupaten Pasaman.
Nama : Evi Dewi Fitri
Nim/TM : 52733 /2009
Jurusan : Pendidikan Sendratasik
Fakultas : Bahasa Sastra dan Seni

Padang , Mei 2011
Disetujui Oleh

Pembimbing | Pembimbing Il
Syeilendra S. Kar M. Hum Dra. Hj. Fuji Astuti M. Hum
NIP. 19630717199011001 NIP. 195806071986032001

Ketua Jurusan

Dra. Hj. Fuji Astuti M. Hum
NIP. 195806071986032001



ABSTRAK

Evi Dewi Fitri, 2011 : Bentuk Penyajian Tikam Tuo Pada Upacara Pesta
Perkawinan di Kanagarian Ganggo Mudiak
Kecamatan Bonjol Kabupaten Pasaman.
Skripsi S. I Jurusan Pendidikan Sendratasik FBS,
UNP

Penelitian ini bertujuan untuk mendiskripsikan bentuk Penyajian Tikam
Tuo di Kanagarian Ganggo Mudiak Kecamatan Bonjol Kabupaten Pasaman.

Tikam Tuo adalah kesenian tradisional berisikan pertunjukan musik dan
tari yang terdapat di tenggah masyarakat Kanagarian Ganggo Mudiak Kecamatan
Bonjol Kabupaten Pasaman.

Metode penelitian ini adalah kualitatif dan pendekatan deskriptif analisis.
Instrumen penelitian adalah peneliti sendiri dengan menggunakan kamera digital,
alat tulis dan alat perekam. Teknik pengumpulan data yang digunakan pada tahap
persiapan adalah studi kepustakaan dalam mencari informasi, tahap pelaksanaan
dilakukan observasi pengamatan terlibat dan pengamatan terkendali, serta
wawancara terarah, dan mendalam, yaitu mengamati proses bentuk penyajian
Tikam Tuo pada upacara pesta perkawinan di Kanagarian Ganggo Mudiak data ini
diolah dan dianalisa, selanjutnya dideskripsikan secara sistematik.

Bentuk penyajian Tikam Tuo adalah seni pertunjukan musik dan tari,
yang disajikan di teras atau di halaman rumah setelah acara prosesi malam japuik
anta pada pesta perkawinan antara pukul 22.00 sampai pukul 24.00. unsur — unsur
pendukung dari pertunjukan Tikam Tuo adalah seniman ( pemain ) terdiri dari 5
orang semua laki- laki. Perempuan tabu karena terikat adat, dan agama islam, alat
musik yang dimainkan 2 buah tambur, 1 buah biola dan 1 buah tamburin, lagu
yang dinyanyikan berirama melayu dalam bahasa minang, gerakan tari hanya
untuk hiburan sehingga tidak memiliki standar yang baku, pakaian yang dipakai
pemainnya sangat sederhana pakaian sehari — hari yang dipakai untuk pesta
perkawinan, penontonnya didominasi oleh laki- laki yang berumur di atas 25

tahun.



KATA PENGANTAR

Puji syukur penulis ucapkan kehadirat Allah Swt, yang telah memberikan
rahmat dan karunia Nya, sehingga penulis dapat menyelesaikan skripsi ini dengan
judul : Bentuk Penyajian Tikam Tuo pada upacara pesta Perkawinan di
Kanagarian Ganggo Mudiak Kecamatan Bonjol Kabupaten Pasaman.

Penulisan skripsi ini dimaksudkan untuk melengkapi syarat- syarat guna
menyelesaikan Program Sarjana pada jurusan Sendratasik Fakultas Bahasa dan

Seni Universitas Negeri Padang.

Selama dalam penyelesaian skripsi ini penulis banyak mendapat bantuan dari
berbagai pihak, sehingga skripsi ini dapat selesai tepat pada waktunnya. Untuk itu
dalam kesempatan ini penulis ingin mengucapkan terima kasih yang sebanyak —

banyaknya kepada:

L

Bapak Syeilendra , S.Kar. M.Hum, Pembimbing |

2. lbu Dra. Hj. Fuji Astuti, M.Hum, pembimbing Il dan juga sebagai ketua
jurusan Pendidikan Sendratasik Fakultas Bahasa dan Seni Universitas
Negeri Padang.

3. Bapak Drs. Jagar L. Toruan M.Hum sekretaris Jurusan Pendidikan
Sendratasik Fakultas Bahasa dan Seni Universitas Negeri Padang.

4. Bapak dan Ibu tim penguji skripsi Jurusan Pendidikan Sendratasik

Fakultas Bahasa dan Seni Universitas Negeri Padang.

5. Kedua Orang Tua ( papa Martius dan Ami Nurmarlian )



10.

11.

Serta kedua Mertua ( Ayahanda Djamil Hakim dan Ibunda Latifah ) yang
selalu memberikan semangat, dukungan dan do’a.

Suami tercinta Julnaidi S. Pd, serta ketiga anak tersayang M . Alfida Julvi,
Hazila Rizkina Julvi, dan Septriana Julvi yang selalu memberikan
dorongan dan semangat serta do’a demi tercapainya cita — cita penulis.
Adinda tersayang Indra dan Dona yang telah memberikan semangat.
Seluruh masyarakat Kenagarian Ganggo Mudiak yang telah memberikan
informasi dan data yang lengkap tentang kesenian Tradisional Tikam Tuo.
Ibu Kepala MTSN Lubuk Sikaping ( Dra. Roslaini ) yang telah
memberikan izin kepada penulis untuk melanjutkan pendidikan meraih
gelar Sarjana pada Jurusan Sendratasik.

Bapak Kasi SLTA / SLTP Dinas Pendidikan Kabupaten Pasaman ( Drs.
Zulkifli  M.Pd) yang telah memberi kesempatan kepada penulis untuk
meraih gelar Sarjana melalui program Pengakuan Pengalaman Kerja dan
Hasil Belajar ( PPKHB ) di jurusan Sendratasik

Semua pihak yang telah ikut membantu dalam penyelesaian skripsi ini.

Penulis menyadari sepenuhnya bahwa skripsi ini masih terdapat banyak

kekurangannya dan jauh dari kesempurnaan. Oleh karena itu dengan segala
kerendahan hati penulis mengharapkan kritik dan saran dari pembaca yang
bersifat membangun demi kesempurnaan skripsi ini. Semoga bantuan dan budi
baik yang diberikan menjadi amal kebajikan dan mendapat balasan yang setimpal

dari Allah Swt. Amin

Akhir kata penulis berharap agar skripsi ini bermanfaat bagi semua.



Padang, Mei 2011

Penulis

Evi Dewi Fitri



DAFTAR ISI
HALAMAN JUDUL
HALAMAN PERSETUJUAN
ABSTRAK
KATA PENGANTAR
DAFTAR ISI
DAFTAR GAMBAR
BAB | T PENDAHULUAN. . .. e e e e e e

Latar Belakang Masalah................ccoooe i
Identifikasi Masalah................c.ooiiiii
Batasan Dan Rumusan Masalah..................ccoooivii e
Tujuan Penelitian..........cooviii i

moow>

BAB Il s KERANGKA TEORETIS...co e,
A. Penelitian Yang Relevan............cccooiiii i,
B. Landasan TeOI ... ...uuueue i i vt re e e e e veenes
C. Kerangka Konseptual...........c.ovieiieiie i,

BAB Il  : METODE PENELITIAN.....oiiii e e,
JenisS Penelitian......cooviii s
Objek Penelitian............ccoo it
Instrumen Penelitian..........c.ooieii i
Teknik Pengumpulan Data.............cccoeei i i,
Teknik Analisis Data.......c..vviieiiiiie e e e

mooOwp

BAB IV i HASIL PENELITIAN. ... e,
A. Gambaran Umum Kenagarian Ganggo Mudiak....................
1. Letak Geografis. .. ....oovueieii e e

2. Keadaan Masyarakat yang Mendiami Kenagarian Ganggo

a. Masyarakat yang mendiami Kenagarian Ganggo
MUAIBK. .. .ot
b. Sistem Mata Pencaharian.............cccoviiiiiiiiiniennnns
C. SistemReligi....coovneiei i,
d. Adat Istiadat .........c.oeiiiiiii
e. SistemPendidikan...........ccoviiiii i,

Manfaat Penelitian. ... ...oooeeieeie

Vi

[SULCAING ) [ SN

\l

11

14
14
15
15
15
19

22
22
22

24

24
24
25
25

26



f. Kesenian yang Ada Di Kenagarian Ganggo
MUAIBK. .. oo e

B. Pesta Perkawinan Di Kenagarian Ganggo Mudiak Kecamatan
Bonjol Kabupaten Pasaman.............cooeeiiiiiiinieneiie e,
C. Bentuk Penyajian Tikam Tuo Di Kenagarian Ganggo Mudiak
Kecamatan Bonjol Kabupaten Pasaman...................cc.ovene
Seniman (Pemain MusiK ).......cooooiiiiii i,
Al MUSIK. ..o
LagU e e
KOSTUM/RIAS .. et e e e e e e e
Waktu / tempat Pelaksanaan............coooveieviiin i iennns
(€1 L QA IF- U PP
PenontoN.....
D. Wanita tabu dalam Tikam TuO ...........coovviiiiiiiie,
Lo Adat. .

NogakowdnpE

BABY i PENUTUP . ... e e e e
A, KeSimpulan ...,
B. SAraN ..

DAFTAR PUST AK A e e e
LAMPIRAN — LAMPIRAN ...

48
48
49

50
51



BAB |

PENDAHULUAN

A. Latar Belakang Masalah

Sumatera Barat adalah salah satu propinsi yang ada di Indonesia yang
kaya akan budaya. Sumatera Barat terkenal dengan sebutan Ranah Minang yang
memiliki beraneka ragam kesenian tradisional seperti randai, gamat, ronggeng,
dikia pano, rebab dan masih banyak yang lainnya. Kesenian tradisional ini
tersebar diberbagai pelosok Ranah Minang yang mayoritas didiami oleh suku
Minangkabau.

Kesenian yang beraneka ragam tersebut merupakan warisan nenek
moyang yang diwariskan secara turun temurun dan hampir selalu diikut sertakan
dalam kegiatan adat dan keagamaan yang berlaku di daerahnya.

Disetiap daerah di Minangkabau adat dan kebiasaan tidak sama, seperti
yang diungkapkan dalam pepatah Minangkabau “lain lubuk lain ikannya, lain
padang lain belalangnya”. Begitu juga kesenian tradisional itu mempunyai ciri
khas masing-masing pada setiap daerah. Hal ini sesuai dengan yang dikatakan
oleh Bastomi (1988:18) bahwa:

Kesenian tradisional merupakan identitas bagi warga daerahnya,

dengan demikian akan menjadi jelas bahwa kesusastraan daerah

yaitu nilai-nilai atau gagasan-gagasan kolektif warga masyarakat
yang terwujud dalam bentuk kesenian yang menjadi identitas
masyarakat daerahnya.

Berdasarkan pendapat Bastomi tersebut tentu saja kita harus tetap

mempertahankan kesenian tradisional dan itu tak luput dari berbagai usaha



masyarakat dalam mengembangkan kesenian tradisional sendiri. Hal ini
dikarenakan jika kesenian tradisional ini punah dan kehilangan eksistensinya,
maka identitas masyarakat tersebut dalam hal ini juga akan sangat diragukan
sebagai masyarakat yang mempunyai nilai-nilai tradisional.

Hal ini sesuai dengan pendapat Bastomi (1988:16) bahwa:

Kesenian tradisional akan terus hidup selamanya jika tidak ada

perubahan pandangan hidup pemiliknya. Kesenian tradisional akan

mati jika pandangan hidup serta nilai-nilai kahidupan masyarakat

pendukungnya tergeser oleh nilai-nilai lain. Pergeseran akan terjadi

apabila ada sebab lain seperti oleh bencana alam atau ditumbangkan

oleh kesenian dari luar yang lebih kuat.

Bonjol memiliki beraneka ragam kesenian tradisional diantaranya Dikia
Pano, Talempong Pacik, Talempong Batuang, Sidampiang, Silek Sonsong dan
lain-lain. Semua kesenian itu masih dapat dinikmati sampai sekarang. Dari sekian
banyak kesenian tradisional yang ada dikecamatan Bonjol ada sebuah kesenian
tradisional yang bernama Tikam Tuo, yang akan dijadikan objek penelitian ini.

Tikam Tuo mempunyai kesamaan dengan kesenian di daerah lain, kalau di
Padang disebut dengan Gamaik, di daerah Duo Koto disebut dengan Ronggeng,
tetapi Tikam Tuo mempunyai bagian yang unik yaitu pemain melibatkan
penonton, sehingga kalau penontonnya mampu bernyanyi maka dia boleh
melanjutkan syair atau pantun yang dibawakan oleh penyanyi (pendendang).

Jadi Tikam Tuo itu adalah sebuah kesenian Tradisional yang hidup di
tenggah-tengah masyarakat Kanagarian Ganggo Mudiak Kecamatan Bonjol
Kabupaten Pasaman yang didalamnya berisikan pertunjukan musik dan tari.

Alat musik yang digunakan adalah, biola, dua buah tambua dan tamburin.

Adapun lagu yang dibawakan adalah lagu-lagu yang berirama melayu seperti lagu



kaparinyo, Simpang Ampek. Yang menjadi penarinya adalah penyanyi atau
biduan. Adakalanya biduannya adalah laki-laki berpakaian wanita.

Tikam Tuo digunakan pada waktu acara pesta perkawinan. Pada acara
pesta perkawinan Tikam Tuo diadakan pada malam japuik anta (malam setelah
acara pernikahan, sebelum jalan Mandan.)

Agar kesenian tradisional tidak punah dan hilang ditelan akibat
perkembangan zaman, maka masyarakat harus peduli terhadap keberadaannya
tentu dengan memelihara, melestarikan serta mengembangkannya.

Sedyawati mengatakan:

Pengembangan kesenian tradisional labih mempunyai
kuantitatif dari pada kualitatif. Artinya membesarkan,
meluaskan. Dalam pengertian kuantitatif mengembangkan

kesenian tradisional Indonesia berarti membesarkan dan
meluaskan wilayah pengenalannya.

Berdasarkan uraian di atas penulis akan melihat salah satu bentuk kesenian
tradisional yang ada di wilayah Minangkabau yaitu kesenian tradisional Tikam
Tuo yang ada di Kanagarian Ganggo Mudiak Kecamatan Bonjol Kabupaten
Pasaman, namun kesenian Tikam Tuo ini tidak hanya ada di kanagarian Ganggo
Mudiak saja tetapi juga ada dibeberapa kenegarian Tanjung Beringin dan Durian

Tinggi.

Adapun dari ketiga kenagarian tersebut, kesenian tradisinal Tikam Tuo ini
tidak sepenuhnya sama dari segi penampilan, pemainnya, perbedaannya antara
lain:

1. Tikam Tuo di Kanagarian Ganggo Mudiak dimainkan oleh kaum lelaki

adapun yang menjadi wanitanya adalah laki-laki yang berpakaian wanita,



penonton boleh ikut bernyanyi bergantian mengikuti irama lagu yang ada
seperti berbalas pantun.

2. Tikam Tuo di Kanagarian Tanjung Beringin dimainkan oleh kaum lelaki
tetapi wanita boleh ikut sebagai biduannya.

3. Tikam Tuo di Kenagarian Durian Tinggi tidak membatasi pemainnya.
Artinya wanita boleh ikut bermain musik maupun sebagai penyanyinya.
Karena keunikan kesenian tradisional Tikam Tuo yang ada dikanagarian

Ganggo Mudiak Kecamatan Bonjol inilah yang membuat penulis tertarik

untuk meneliti, dan memfokuskannya pada bentuk peyajian kesenian Tikam Tuo

pada upacara pesta perkawinan yang ada di Kanagarian Ganggo Mudiak

Kecamatan Bonjol Kabupaten Pasaman.

B.

Identifikasi Masalah

Dilihat dari pertunjukan musik tradisional Tikam Tuo yang ditampilkan

dalam pesta perkawinan dalam acara untuk malam japuik anta, ditemukan

berbagai macam permasalahan yang perlu dikaji yang berhubungan dengan antara

lain :

1.

Sejarah asal usul berkembangnya Musik Tikam Tuo di Kenagarian Ganggo
Mudiak Kecamatan Bonjol Kabupaten Pasaman.

Bentuk penyajian musik Tikam Tuo pada pesta perkawinan.

Fungsi musik Tikam Tuo dalam acara perkawinan.

Alat musik ysng digunakan pada pertunjukan kesenian Tikam Tuo

Lagu yang dibawakan pada pertujukan kesenian Tikam Tuo

Waktu dan tempat pelaksanaan kesenian Tikam Tuo



Berdasarkan berbagai permasalah di atas perlu kiranya ditelusuri lebih
mendalam, dan pembahasan ini dalam bentuk karya ilmiah. Di samping itu juga
merupakan kewajiban bagi peneliti untuk melaporkannya, dan menginfentarisasi

kesenian tradisional di Kabupaten Pasaman.

C. Batasan Dan Rumusan Masalah

Dari identifikasi masalah di atas maka penulis membatasi masalah
penelitian ini pada bentuk penyajian Tikam Tuo pada pesta perkawinan dalam
acara japuik anta di Kanagarian Ganggo Mudiak Kecamatan Bonjol Kabupaten
Pasaman.

Maka dapatlah dirumuskan masalah penelitian ini adalah: “ Bagaimanakah
bentuk penyajian Tikam Tuo pada upacara pesta perkawinan dalam acara malam
japuik anta di Kanagarian Ganggo Mudiak Kecamatan Bonjol Kabupaten

Pasaman?”

D. Tujuan Penelitian

Dilihat dari permasalahan yang dikemukakan diatas maka tujuan dari
penelitian ini adalah : Mendeskripsikan bentuk penyajian Tikam Tuo pada pesta
perkawinan dalam acara malam japuik anta di Kanagarian Ganggo Mudiak

Kecamatan Bonjol Kabupaten Pasaman.

E. Manfaat Penelitian
Hasil penelitian ini diharapkan bermanfaat untuk :
1. Sebagai pengalaman pemula dalam menulis karya ilmiah dalam bentuk

skripsi.



Memperkaya pembendaharaan penulisan tentang kesenian tradisional.

. Sebagai syarat mendapatkan gelar Strata I.

Mengiventarisasi dan melestarikan kesenian Tikam Tuo di Kenagarian
Ganggo Mudiak Kecamatan Bonjol Kabupaten Pasaman.

. Sebagai bahan referensi bagi peneliti lain yang dapat dijadikan sumber

penelitian.



BAB I1

KERANGKA TEORETIS

A. Penelitian Yang Relevan

1. Sardayenti, 2001 yang berjudul Kesenian Ronggeng dalam masyarakat di
Kinali Pasaman barat, Penyajian dan fungsinya Skripsi Program S1
Universitas Negri Padang mengemukakan permasalahan tentang
pertunjukan ronggeng pada upacara Sunatan mempunyai unsur kebatinan
dan berfungsi untuk upacara ritual, sosial dan hiburan.

2. Afriyeni, 2002 yang berjudul : Bentuk penyajian tari gelora dalam
pertunjukan ronggeng di daerah Muaro Kiawai Kecamatan Gunung Tuleh
Kabupaten Pasaman Barat. Skripsi jurusan Pendidikan Sendratasik FBSS
UNP. Mengemukakan permasalahan tentang salah satu tari dalam
pertunjukan ronggeng yaitu tari gelora yang didalamnya terdapat gerak
durian tinggi manjulang, alang babega, tali tigo dan gerak mandi babaju.

3. Sri lda Yenti , 2009 dengan judul bentuk penyajian ronggeng di
Kenagarian Talu Kecamatan Talamau Kabupaten Pasaman Barat,
menerangkan prosesi bentuk penyajian ronggeng dalam pesta perkawinan
yang ada di Kenagarian Talu didahului dengan kata sambutan oleh ketua
ronggeng. Penyajian ronggeng ini merupakan reportoar yang terdiri dari
seperangkat alat musik : dua buah gendang, satu biola dan dilengkapi

dengan sebuah tamburin. Struktur penyajiannya diawali oleh bunyi biola



sesuai dengan lagu yang dinyanyikan setelah itu masuk bunyi gendang dan
mulai penari mendendangkan lagunya.

4. M. Naim, 2010 yang berjudul bentuk penyajian ronggeng di Jorong Sungai
Jernih Nagari Talu Kecamatan Talamau Kabupaten Pasaman Barat
menjelaskan bentuk penyajian ronggeng di Sungai Jernih merupakan
pertunjukan musik dan tari. Alat musik yang digunakan biola, gendang dan
tamburin. Jumlah penarinya ada yang berempat, bertiga dan berdua
tergantung pada lagu yang dinyanyikan.

Berdasarkan kajian yang relevan di atas masalah yang peneliti temukan
tidaklah sama. Bentuk penyajian Tikam Tuo di Kenagarian Ganggo
Mudiak Kecamatan Bonjol Kabupaten Pasaman berbeda. Maka penelitian

ini layak dilakukan.

B. Landasan Teori
1. Kesenian Tradisional

Pengertian kesenian tradisoanal merupakan cerminan dari pelaku
masyarakat pemiliknya, oleh karena itu dari melihat bentuk kesenian tradisional
yang ada pada suatu daerah akan tergambar bentuk tatanan kehidupan masyarakat.
Kesenian tradisional merupakan pernyataan dari pemikiran orang-orang yang
memiliki dan memeliharanya sehingga kesenian tradisi melekat dengan pribadi
masyarakat pemiliknya secara kokletif. Kesenian tradisional dikatakan sebagai
kesenian yang menjadi budaya bagi masyarakat yang mengayominya, namun

karena Indonesia merupakan wilayah yang terdidri dari beribu pulau dan berbagai



macam kebudayaan yang tercatat sebagai kebudayaan tradisional (dalam Seni
Budaya untuk kelas VIl panduan guru)
Sebagaimana pendapat Bastomi (1988:100) menyatakan
Acuan kehidupan Bhineka hampir semua wilayah di Indonesia
memiliki kesenian yang khas yaitu hasil kolektif masyarakat
setempat, sedangkan maksud kesenian tradisional itu dipersepsikan
sebagai wadah kolektif dengan Identitas Indonesia (bukan identitas
daerah) tanpa menghapus atau meniadakan daerah masing-masing.

Kesenian tradisional terutama yang telah mempunyai usia yang panjang,
Lahir dengan sendirinya di tengah-tengah masyarakat tanpa diketahui nama
penciptanya dan sejak kapan kesenian itu lahir. Andai kata diketahui nama
penciptanya biasanya penciptanya tidak mau mengakui bahwa kesenian itu hasil
karyanya. Pada umumnya mereka mengatakan bahwa kesenian itu diciptakan
masyarakat banyak sebagai pendukungnya.

Musik Tradisional dilestarikan atau diwariskan dari zaman ke zaman
secara alami pada generasi ke generasi terhadap masyarakat pendukungnya seperti
yang diungkapkan oleh R. Supanggah (1995:3)

Musik Tradisional itu sendiri setelah diteliti dengan mengumpulkan

dan mentranskripsikan dan menganalisanya dengan tekanan

pendekatan yang didasari oleh peran musik sebagai tata tingkah laku

manusia. Dari hasil penelitian tersebut didefinisikan pengertian
musik Tradisional yaitu musik yang diajarkan dan diwariskan secara

lisan dan bukan secara tulisan yang selalu mengalami perubahan.

Sedyawati(1981:48) Mengemukakan tentang kesenian yang menjadi milik
masyarakat setempat yaitu

Suatu jenis kesenian, baik yang tumbuh dari rakyat itu sendiri atau

berdasarkan pengaruh dari kebudayaan lain. Sehingga masyarakat itu telah

mewarisi secara turun temurun dari nenek moyang mereka, dapat disebut
kesenian Tradisional. Secara gampang prediket Tradisional diartikan



10

segala yang sesuai dengan Tradisi, sesuai dengan kerangka pola-pola
bentuk maupun penerapan yang selalu berulang-ulang :

2. Teori Bentuk

Menurut Djelantik (1990:14) menegemukakan bahwa:

Bentuk adalah unsur-unsur dasar dari susunan pertunjukan,
unsur-unsur penunjang yang membantu. Bentuk-bentuk itu
mencapai perwujudan yang khas seperti alat musik, gerak,
lagu, kostum, waktu dan tempat pertunjukan.

Poerwadarminta (1976:137) Kata bentuk dalam kamus bahasa Indonesia
berarti wujud, rupa, cara dan susunan. Sedangkan dalam kamus besar Bahasa
Indonesia (KBBI) Pengertian bentuk adalah sesuatu yang dapat diamati.

Dalam musik Tradisional bentuk adalah wujud dari keseluruhan isi yang
akan disampaikan yang didukung oleh bagian-bagian dari musik Tradisional itu
sendiri. Menurut Jacgueline Smith terjemahan Ben Suharto (1985:34) menyatakan
bahwa

Bentuk adalah wujud. Wujud dari keseluruhan materi,
kesatuan diri atau mode (gaya) yang didalamnya terdapat
elemen-elemen pendukung dari suatu babak musik.

3. Teori Penyajian

Adapun pengertian penyajian menurut Purwadarminta (1981:85) adalah
apa yang disajikan atau dihidangkan secara visual, setelah itu menurut Djlantik

(1990:14) Penyajian adalah apa yang telah disuguhkan pada yang menyaksikan.

Suzane K. Langer terjemahan Widaryanto (1988:53-54) Berpendapat bahwa.

Bentuk tersusun secara organis, elemen-elemennya tidaklah
merupakan bagian-bagian yang berdidri lepas, tetapi ada
keterkaitan, Kketergantungan, keterpusatan pada aktifitas-
aktifitasnya yaitu organ-organ yang ada dikeseluruh sistemnya



11

berlangsung bersama dalam proses ritmis yang berupa paduan
yang hidup dan khas.

Berdasarkan uraian di atas dapat disimpulkan bahwa bentuk penyajian
adalah unsur-unsur atau komponen-komponen yang saling berhubungan yang
telah disajikan atau telah dihidangkan.

Dalam meragakan musik Tradisional hal yang terpenting diperhatikan
adalah penyajian. Maka dari itu dalam mendiskripsikan kesenian yang terdapat
dalam masyarakat dalam permasalahan yang telah penulis rumuskan pada Bab |
yaitu tentang bentuk peyajian Tikam Tuo dalam masyarakat Kenagarian Ganggo
Mudiak sesuai dengan teori- teori yang telah penulis munculkan di atas dapat
disimpulkan sebagai berikut : bentuk penyajian Tikam Tuo mencakup isi yang
terdapat dalam penampilanya meliputi: seniman, alat musik yang dipakai, lagu
atau syair yang dibawakan, kostum/rias, waktu/tempat, gerakan / tari dan

penonton.

C. Kerangka Konseptual

Tikam Tuo adalah sebuah Kesenian Tradisional yang ada di tengah
masyarakat Kenagarian Ganggo Mudiak Kecamatan Bonjol Kabupaten Pasaman
yang didalamnya terdapat pertunjukan musik dan tari.

Pemain musiknya semuanya laki-laki, Sebagai musik pertunjukan Tikam
Tuo mempunyai bentuk penyajian yang didalamnya terdapat unsur-unsur :
Peralatan musik (Instrumen), lagu (syair), pemain atau penyaji serta tempat

penampilan musik tersebut.



12

Dalam penelitian ini peneliti akan membuat kerangka berfikir yang akan
dipedomani dalam penelitian di lapangan. Hal pertama yang penulis uraikan
adalah Lokasi penelitian yang menyangkut masalah letak geografis, mata
pencaharian, adat istiadat, agama/religi, sosial, ekonomi, dan kesenian yang ada di
Kanagarian Bonjol. Kemudian dilanjutkan dengan mengambarkan dan
mendeskripsikan kesenian Tikam Tuo dilihat dari bentuk penyajianya meliputi:
seniaman, alat musik yang dipakai, lagu yang dimainkan, gerak/tari, kostum/rias,
waktu/tempat dan penonton wanita tabu dari segi adat dan agama. Seperti pada

bagan konseptual berikut ini:



Bagan Kerangka Konseptual

Masyarakat Kenagarian Ganggo Mudiak
Kecamatan Bonjol

v

Kesenian Tradisional Tikam Tuo

v

Pesta Perkawinan

v

Bentuk Penyajian

13

seniman

Alat Musik

Wanita tabu

Adat

Agama

Lagu

Kostum/Rias

Waktu/Tempat
Pelaksanaan

—»

Gerak Tari

Deskriptif Analisis

Penonton




BABV

PENUTUP

A. Kesimpulan

Tikam Tuo adalah kesenian tradisional yang ada di tengah masyarakat
Kanagarian Ganggo Mudiak Kecamatan Bonjol. Tikam Tuo diadakan pada pesta
perkawinan di malam japuik anta, Tikam Tuo disajikan dalam bentuk musik dan
tari. Alat musik yang dipakai pada pertunjukan Tikam Tuo adalah biola, tambua,
dan tamburin.

Pemain musik pada Tikam Tuo semuanya laki- laki sedangkan perempuan
tabu karena terikat adat dan agama. Lagu yang di bawakan dalam penyajian
Tikam Tuo semuanya berbahasa Minang.

Pada pertunjukan Tikam Tuo para pemainnya tidak mengunakan kostum
dan rias khusus, hanya mengunakan pakaian sehari- hari, yang menjadi biduannya
adalah laki- laki didandani seperti perempuan. Gerakan penari pada pertunjukan
Tikam Tuo tidak memiliki standar tersendiri, hanya tergantung kepada kreatifitas
penonton yang ikut terlibat berbalas pantun karena berfungsi sebagai hiburan saja.

Waktu dan tempat pelaksanaan Tikam Tuo adalah pada malam hari di arena
terbuka terutama di halaman rumah atau di teras rumah. Penonton pertunjukan
Tikam Tuo umumnya kaum lelaki berusia 25 tahun ke atas, terlibat langsung
sebagai pelantun syair lagu yang berpantun dalam irama yang ada.

Pada pertunjukan Tikam Tuo wanita tidak dibenarkan ikut berpartisipasi

baik sebagai penari, penyanyi maupun penonton karena terikat adat dan agama.

48



49

B. Saran

Berdasarkan kesimpulan yang diperoleh dari penelitian dan analisis yang

telah penulis lakukan maka saran dari penulis adalah :

1. Diharapkan kepada masyarakat Kanagarian Ganggo Mudiak agar tetap
mempertahankan tradisi dan budaya yang ada.

2. Generasi muda yang ada di Kanagarian Ganggo Mudiak khususnya dan
yang ada di Kecamatan Bonjol umumnya diharapkan agar mau
mempelajari dan mengembangkan Tikam Tuo supaya dia tidak hilang di
telan kemajuan zaman.

3. Untuk Dinas Pariwisata Kabupaten Pasaman agar dapat memperhatikan,
membina dan mengembangkan Tikam Tuo yang ada di Kanagarian
Ganggo Mudiak Kecamatan Bonjol dengan cara menampilkan Tikam Tuo
tersebut pada iven- iven tertentu di tingkat Kabupaten.

4. Diharapkan kepada semua pihak yang peduli dengan Tikam Tuo agar

tetap mempertahankannya.



DAFTAR PUSTAKA

Bastomi, Suwaji.1988. Apresiasi Kesenian Tradisional. Semarang : IKIP Semarang

Danandjaya. James. 1984. Folklor Indonesia, llmu gossip, Dongeng. Jakarta : Grafitri

Kayam, Umar. 1981.Seni Tradisi Masyarakat. Sinar Harapan : Jakarta PT Jaya Prinursa.

Lengger. Suzane K. 1996. Problematika Seni, terjemahan Widaryanto. Bandung, Akademi
Seni Tari Indonesia.

Moleong, Lexy, J. 2009 Metode Penelitian Kwalitatif Edisi Revisi. PT. Remaja Rusda.
Bandung

Poerwadarminta. 1976. Kamus Besar Bahasa Indonesia. Jakarta : Departemen Pendidikan
dan Kebudayaan

R. Supanggah. 1995. Etnomusikologi. Surakarta : MPSI

Sedyawati, Edi. 1981. Pertumbuhan Seni Pertunjukan. Jakarta : Sinar Harapan

Smith. Jaqueline.1985. Komposisi Tari,Sebuah Pertunjukan Praktis Bagi Guru.
Terjemahan Ben Suharto. Jogjakarta

Tim perumus. 2006. Panduan guru/Seni Budaya kelas VII. Departemen Agama.
Yusnida, 2010. Bentuk Penyajian Rongeang Pada Pesta Perkawinan di Simpang Empat
Pasaman Barat. Padang : Skripsi Jurusan Pendidikan Sendratasik, FBSS, UNP.

Zulkarnaini. 2002. Budaya Alam Minang Kabau Kelas IV SD. Padang : Ikhlas

49



