
BENTUK PENYAJIAN  TIKAM TUO PADA UPACARA PESTA 
PERKAWINAN DI KANAGARIAN GANGGO MUDIAK  

KECAMATAN BONJOL 
KABUPATEN PASAMAN 

 
 

SKRIPSI 

 

Diajukan Untuk Memenuhi Sebahagian Persyaratan 
Memperoleh Gelar Sarjana Pendidikan Strata I ( SI ) 

 
 

 

 

              
 

 

 

 

      Oleh : 
Evi Dewi Fitri 

     NIM/ TM: 52733/ 2009 
 

 

 

 
 

JURUSAN PENDIDIKAN SENDRATASIK 
FAKULTAS BAHASA DAN SENI  
UNIVERSITAS NEGRI PADANG  

2011 



PERSETUJUAN PEMBIMBING 

SKRIPSI 

Judul  : Bentuk Penyajian Tikam Tuo pada upacara pesta  

  Perkawinan di Kanagarian Ganggo Mudiak 

  Kecamatan Bonjol Kabupaten Pasaman. 

 

Nama   : Evi Dewi Fitri 

Nim / TM  : 52733 / 2009 

Jurusan  : Pendidikan Sendratasik 

Fakultas  : Bahasa Sastra dan Seni 

 

       Padang ,        Mei 2011 

           Disetujui Oleh 

 

Pembimbing I           Pembimbing II 

 

 

Syeilendra S. Kar M. Hum    Dra. Hj. Fuji Astuti M. Hum 
NIP. 19630717199011001    NIP. 195806071986032001 

 
 
 

Ketua Jurusan 

 

                                         Dra. Hj. Fuji Astuti M. Hum 
                                         NIP. 195806071986032001 

 



ABSTRAK 

 

Evi Dewi Fitri, 2011 : Bentuk Penyajian Tikam Tuo Pada Upacara Pesta 
Perkawinan di Kanagarian Ganggo Mudiak 
Kecamatan Bonjol Kabupaten Pasaman. 
Skripsi S. I Jurusan Pendidikan Sendratasik FBS, 
UNP 

 

Penelitian ini bertujuan untuk mendiskripsikan bentuk Penyajian Tikam 

Tuo di Kanagarian Ganggo Mudiak Kecamatan Bonjol Kabupaten Pasaman. 

Tikam Tuo adalah kesenian tradisional berisikan pertunjukan musik dan 

tari yang terdapat di tenggah masyarakat Kanagarian Ganggo Mudiak Kecamatan 

Bonjol Kabupaten Pasaman. 

Metode penelitian ini adalah kualitatif dan pendekatan deskriptif analisis. 

Instrumen penelitian adalah peneliti sendiri dengan menggunakan kamera digital, 

alat tulis dan alat perekam. Teknik pengumpulan data yang digunakan pada tahap 

persiapan adalah studi kepustakaan dalam mencari informasi, tahap pelaksanaan 

dilakukan observasi pengamatan terlibat dan pengamatan terkendali, serta 

wawancara terarah, dan mendalam, yaitu mengamati proses bentuk penyajian 

Tikam Tuo pada upacara pesta perkawinan di Kanagarian Ganggo Mudiak data ini 

diolah dan dianalisa, selanjutnya dideskripsikan secara sistematik. 

Bentuk penyajian Tikam Tuo adalah seni pertunjukan musik dan tari, 

yang disajikan di teras atau di halaman rumah setelah acara prosesi malam japuik 

anta pada pesta perkawinan antara pukul 22.00 sampai pukul 24.00. unsur – unsur 

pendukung dari pertunjukan Tikam Tuo adalah seniman ( pemain ) terdiri dari 5 

orang semua laki- laki. Perempuan tabu karena terikat adat, dan agama islam, alat 

musik yang dimainkan 2 buah tambur, 1 buah biola dan 1 buah tamburin, lagu 

yang dinyanyikan berirama melayu dalam bahasa minang, gerakan tari hanya 

untuk hiburan sehingga tidak memiliki standar yang baku, pakaian yang dipakai 

pemainnya sangat sederhana pakaian sehari – hari yang dipakai untuk pesta 

perkawinan, penontonnya didominasi oleh laki- laki yang berumur di atas 25 

tahun.  



KATA PENGANTAR 

     

Puji syukur penulis ucapkan kehadirat Allah Swt, yang telah memberikan 

rahmat dan karunia Nya, sehingga penulis dapat menyelesaikan skripsi ini dengan 

judul : Bentuk Penyajian Tikam Tuo pada upacara pesta  Perkawinan di 

Kanagarian Ganggo Mudiak Kecamatan Bonjol Kabupaten Pasaman. 

Penulisan skripsi ini dimaksudkan untuk melengkapi syarat- syarat guna 

menyelesaikan Program Sarjana pada jurusan Sendratasik Fakultas Bahasa dan 

Seni Universitas Negeri Padang. 

Selama dalam penyelesaian skripsi ini penulis banyak mendapat bantuan dari 

berbagai pihak, sehingga skripsi ini dapat selesai tepat pada waktunnya. Untuk itu 

dalam kesempatan ini penulis ingin mengucapkan terima kasih yang sebanyak – 

banyaknya kepada: 

1. Bapak Syeilendra , S.Kar. M.Hum, Pembimbing I 

2. Ibu Dra. Hj. Fuji Astuti, M.Hum, pembimbing II dan juga sebagai ketua 

jurusan  Pendidikan Sendratasik Fakultas Bahasa dan Seni Universitas 

Negeri Padang. 

3. Bapak Drs. Jagar L. Toruan M.Hum sekretaris Jurusan Pendidikan 

Sendratasik Fakultas Bahasa  dan Seni Universitas Negeri Padang. 

4. Bapak dan Ibu tim penguji skripsi Jurusan Pendidikan Sendratasik 

Fakultas Bahasa  dan Seni Universitas Negeri Padang. 

5. Kedua Orang Tua ( papa Martius dan Ami Nurmarlian ) 



Serta kedua Mertua ( Ayahanda Djamil Hakim dan Ibunda Latifah ) yang 

selalu memberikan semangat, dukungan dan do’a. 

6. Suami tercinta Julnaidi S. Pd, serta ketiga anak tersayang M . Alfida Julvi, 

Hazila Rizkina Julvi, dan Septriana Julvi yang selalu memberikan 

dorongan dan semangat serta do’a demi tercapainya cita – cita penulis. 

7. Adinda tersayang Indra dan Dona yang telah memberikan semangat. 

8. Seluruh masyarakat Kenagarian Ganggo Mudiak yang telah memberikan 

informasi dan data yang lengkap tentang kesenian Tradisional Tikam Tuo. 

9. Ibu Kepala MTSN Lubuk Sikaping ( Dra. Roslaini ) yang telah 

memberikan izin kepada penulis untuk melanjutkan pendidikan meraih 

gelar Sarjana pada Jurusan Sendratasik. 

10. Bapak Kasi SLTA / SLTP Dinas Pendidikan Kabupaten Pasaman ( Drs. 

Zulkifli  M.Pd) yang telah memberi kesempatan kepada penulis untuk 

meraih gelar Sarjana melalui program Pengakuan Pengalaman Kerja dan 

Hasil Belajar ( PPKHB ) di jurusan Sendratasik 

11. Semua pihak yang telah ikut membantu dalam penyelesaian skripsi ini. 

Penulis menyadari sepenuhnya bahwa skripsi ini masih terdapat banyak 

kekurangannya dan jauh dari kesempurnaan. Oleh karena itu dengan segala 

kerendahan hati penulis mengharapkan kritik dan saran dari pembaca yang 

bersifat membangun demi kesempurnaan skripsi ini. Semoga bantuan dan budi 

baik yang diberikan menjadi amal kebajikan dan mendapat balasan yang setimpal 

dari Allah Swt. Amin  

Akhir kata penulis berharap agar skripsi ini bermanfaat bagi semua. 



        

        Padang ,    Mei 2011  

        Penulis 

 

        Evi Dewi Fitri 

 



DAFTAR ISI 

HALAMAN JUDUL  

HALAMAN PERSETUJUAN                                          

ABSTRAK i 

KATA PENGANTAR ii   

DAFTAR ISI iii 

DAFTAR GAMBAR vi 

BAB I : PENDAHULUAN……………………………………………………    1 

A. Latar Belakang Masalah…………………………………………..    1 
B. Identifikasi Masalah………………………………………………    4 
C. Batasan Dan Rumusan Masalah…………………………………..    5 
D. Tujuan Penelitian………………………………………………....    5 
E. Manfaat Penelitian………………………………………………...   5 

 
BAB II  : KERANGKA TEORETIS…………………………………………..      7 

A. Penelitian Yang Relevan…………………………………………     7 
B. Landasan Teori…………………………………………………..      8 
C. Kerangka Konseptual……………………………………………    11 

 
BAB III  : METODE PENELITIAN…………………………………………..     14 

A. Jenis Penelitian………………………………………………….     14 
B. Objek Penelitian…………………………………………………    15 
C. Instrumen Penelitian…………………………………………….    15 
D. Teknik Pengumpulan Data……………………………………...     15 
E. Teknik Analisis Data……………………………………………     19 

 
BAB IV : HASIL PENELITIAN……………………………………………..      22 

A. Gambaran Umum Kenagarian Ganggo Mudiak………………..     22 
1. Letak Geografis…………………………………………….     22 
2. Keadaan Masyarakat yang Mendiami Kenagarian Ganggo 

Mudiak………………………………………………………    24 
a. Masyarakat yang mendiami Kenagarian Ganggo  

Mudiak………………………………………………….     24 
b. Sistem  Mata Pencaharian……………………………….    24 
c. Sistem Religi…………………………………………….    25 
d. Adat Istiadat ……………………………………………    25 
e. SistemPendidikan………………………………………     26 



f. Kesenian yang Ada Di Kenagarian Ganggo 
Mudiak………………………………………………….    27 
  

B. Pesta Perkawinan Di Kenagarian Ganggo Mudiak Kecamatan 
Bonjol Kabupaten Pasaman…………………………………….     29 

C. Bentuk Penyajian Tikam Tuo Di Kenagarian Ganggo Mudiak 
Kecamatan Bonjol Kabupaten Pasaman………………………..     31 
1. Seniman ( Pemain Musik )…………………………………     34 
2. Alat Musik…………………………………………………      35 
3. Lagu ………………………………………………………       36 
4. Kostum/Rias……………………………………………….      38 
5. Waktu / tempat Pelaksanaan………………………………       39 
6. Gerak / Tari………………………………………………..       40 
7. Penonton…………………………………………………..       44 

D. Wanita tabu dalam Tikam Tuo ……………………………….  45 
1. Adat………………………………………………………  45 
2. Agama……………………………………………………  45 

 
 

BAB V  : PENUTUP………………………………………………………...       48 
A. Kesimpulan …………………………………………………...       48 
B. Saran ………………………………………………………….       49 

 
DAFTAR PUSTAKA …………………………………………………………  50 
LAMPIRAN – LAMPIRAN …………………………………………………..  51 
  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 



1 
 

BAB I 

PENDAHULUAN  

  

A. Latar Belakang Masalah 

Sumatera Barat adalah salah satu propinsi yang ada di Indonesia yang 

kaya akan budaya. Sumatera Barat terkenal dengan sebutan Ranah Minang yang 

memiliki beraneka ragam kesenian tradisional seperti randai, gamat, ronggeng, 

dikia pano, rebab dan masih banyak yang lainnya. Kesenian tradisional ini 

tersebar diberbagai pelosok Ranah Minang yang mayoritas didiami oleh suku 

Minangkabau. 

Kesenian yang beraneka ragam tersebut merupakan warisan nenek 

moyang yang diwariskan secara turun temurun dan hampir selalu diikut sertakan 

dalam kegiatan adat dan keagamaan yang berlaku di daerahnya.  

Disetiap daerah di Minangkabau adat dan kebiasaan tidak sama, seperti 

yang diungkapkan dalam pepatah Minangkabau “lain lubuk lain ikannya,  lain 

padang lain belalangnya”. Begitu juga kesenian tradisional itu mempunyai ciri 

khas masing-masing pada setiap daerah. Hal ini sesuai dengan yang dikatakan 

oleh Bastomi (1988:18) bahwa: 

Kesenian tradisional merupakan identitas bagi warga daerahnya, 
dengan demikian akan menjadi jelas bahwa kesusastraan daerah 
yaitu nilai-nilai atau gagasan-gagasan kolektif warga masyarakat 
yang terwujud dalam bentuk kesenian yang menjadi identitas 
masyarakat daerahnya. 

 
Berdasarkan pendapat Bastomi tersebut tentu saja kita harus tetap 

mempertahankan kesenian tradisional dan itu tak luput dari berbagai usaha 



2 
 

masyarakat dalam mengembangkan kesenian tradisional sendiri. Hal ini 

dikarenakan jika kesenian tradisional ini punah dan kehilangan eksistensinya, 

maka identitas masyarakat tersebut dalam hal ini juga akan sangat diragukan 

sebagai masyarakat yang mempunyai nilai-nilai tradisional. 

Hal ini sesuai dengan pendapat Bastomi (1988:16) bahwa: 

Kesenian tradisional akan terus hidup selamanya jika tidak ada 
perubahan pandangan hidup pemiliknya. Kesenian tradisional akan 
mati jika pandangan hidup serta nilai-nilai kahidupan masyarakat 
pendukungnya tergeser oleh nilai-nilai lain. Pergeseran akan terjadi 
apabila ada sebab lain seperti oleh bencana alam atau ditumbangkan 
oleh kesenian dari luar yang lebih kuat. 
 
Bonjol memiliki beraneka ragam kesenian tradisional diantaranya Dikia 

Pano, Talempong Pacik, Talempong Batuang, Sidampiang, Silek Sonsong dan 

lain-lain. Semua kesenian itu masih dapat dinikmati sampai sekarang. Dari sekian 

banyak kesenian tradisional yang ada dikecamatan Bonjol ada sebuah kesenian 

tradisional yang bernama Tikam Tuo, yang akan dijadikan objek penelitian ini. 

Tikam Tuo mempunyai kesamaan dengan kesenian di daerah lain, kalau di 

Padang disebut dengan Gamaik, di daerah Duo Koto disebut dengan Ronggeng, 

tetapi Tikam Tuo mempunyai bagian yang unik yaitu pemain melibatkan 

penonton, sehingga kalau penontonnya mampu bernyanyi maka dia boleh 

melanjutkan syair atau pantun yang dibawakan oleh penyanyi (pendendang). 

Jadi Tikam Tuo itu adalah sebuah kesenian Tradisional yang hidup di 

tenggah-tengah masyarakat Kanagarian Ganggo Mudiak Kecamatan Bonjol 

Kabupaten Pasaman yang didalamnya berisikan pertunjukan musik dan tari. 

Alat musik yang digunakan adalah, biola, dua buah tambua dan tamburin.  

Adapun lagu yang dibawakan adalah lagu-lagu yang berirama melayu seperti lagu 



3 
 

kaparinyo, Simpang Ampek. Yang menjadi penarinya adalah penyanyi atau 

biduan. Adakalanya biduannya adalah laki-laki berpakaian wanita. 

Tikam Tuo digunakan pada waktu acara pesta perkawinan. Pada acara 

pesta perkawinan  Tikam Tuo diadakan pada malam japuik anta (malam setelah 

acara pernikahan, sebelum jalan Mandan.)  

Agar kesenian tradisional tidak punah dan hilang ditelan akibat 

perkembangan zaman, maka masyarakat harus peduli terhadap keberadaannya 

tentu dengan memelihara, melestarikan serta mengembangkannya. 

 Sedyawati mengatakan: 

Pengembangan kesenian tradisional labih mempunyai 
kuantitatif dari pada kualitatif. Artinya membesarkan, 
meluaskan. Dalam pengertian kuantitatif mengembangkan 
kesenian tradisional Indonesia berarti membesarkan dan 
meluaskan wilayah pengenalannya. 

Berdasarkan uraian di atas penulis akan melihat salah satu bentuk kesenian 

tradisional yang ada di wilayah Minangkabau yaitu kesenian tradisional Tikam 

Tuo yang ada di Kanagarian Ganggo Mudiak Kecamatan Bonjol Kabupaten 

Pasaman, namun kesenian Tikam Tuo ini tidak hanya ada di kanagarian Ganggo 

Mudiak saja tetapi juga ada dibeberapa kenegarian Tanjung Beringin dan Durian 

Tinggi. 

Adapun dari ketiga kenagarian tersebut, kesenian tradisinal Tikam Tuo ini 

tidak sepenuhnya sama dari segi penampilan, pemainnya, perbedaannya antara 

lain: 

1. Tikam Tuo di Kanagarian Ganggo Mudiak dimainkan oleh kaum lelaki 

adapun yang menjadi wanitanya adalah laki-laki yang berpakaian wanita, 



4 
 

penonton boleh ikut bernyanyi bergantian mengikuti irama lagu yang ada 

seperti berbalas pantun. 

2. Tikam Tuo di Kanagarian Tanjung Beringin dimainkan oleh kaum lelaki 

tetapi wanita boleh ikut sebagai biduannya. 

3. Tikam Tuo di Kenagarian Durian Tinggi tidak membatasi pemainnya. 

Artinya wanita boleh ikut bermain musik maupun sebagai penyanyinya. 

Karena keunikan kesenian tradisional Tikam Tuo yang ada dikanagarian 

 Ganggo Mudiak Kecamatan Bonjol inilah yang membuat penulis tertarik 

untuk meneliti, dan memfokuskannya pada bentuk peyajian kesenian Tikam Tuo 

pada upacara pesta perkawinan yang ada di Kanagarian Ganggo Mudiak 

Kecamatan Bonjol Kabupaten Pasaman. 

 
B. Identifikasi Masalah 

Dilihat dari pertunjukan musik tradisional Tikam Tuo yang ditampilkan 

dalam pesta perkawinan dalam acara  untuk malam japuik anta, ditemukan 

berbagai macam permasalahan yang perlu dikaji yang berhubungan dengan antara 

lain :  

1. Sejarah asal usul berkembangnya Musik Tikam Tuo di Kenagarian Ganggo 

Mudiak Kecamatan Bonjol Kabupaten Pasaman. 

2. Bentuk penyajian musik Tikam Tuo pada pesta perkawinan. 

3. Fungsi musik Tikam Tuo dalam acara perkawinan. 

4. Alat musik ysng digunakan pada pertunjukan kesenian Tikam Tuo 

5. Lagu yang dibawakan pada pertujukan kesenian Tikam Tuo 

6. Waktu dan tempat pelaksanaan kesenian Tikam Tuo 



5 
 

Berdasarkan berbagai permasalah di atas perlu kiranya ditelusuri lebih 

mendalam, dan pembahasan ini dalam bentuk karya ilmiah. Di samping itu juga 

merupakan kewajiban bagi peneliti untuk melaporkannya, dan menginfentarisasi 

kesenian tradisional di Kabupaten Pasaman. 

C.  Batasan Dan Rumusan Masalah 

Dari identifikasi masalah di atas maka penulis membatasi masalah 

penelitian ini pada bentuk penyajian Tikam Tuo pada pesta perkawinan dalam 

acara japuik anta di Kanagarian Ganggo Mudiak Kecamatan Bonjol Kabupaten 

Pasaman. 

Maka dapatlah dirumuskan masalah penelitian ini adalah: “ Bagaimanakah 

bentuk penyajian Tikam Tuo pada upacara pesta perkawinan dalam acara malam 

japuik anta di Kanagarian Ganggo Mudiak Kecamatan Bonjol Kabupaten 

Pasaman?” 

 
D. Tujuan Penelitian 

Dilihat dari permasalahan yang dikemukakan diatas maka tujuan dari 

penelitian ini adalah : Mendeskripsikan bentuk penyajian Tikam Tuo pada pesta 

perkawinan dalam acara malam japuik anta di Kanagarian Ganggo Mudiak 

Kecamatan Bonjol Kabupaten Pasaman. 

 
 

E. Manfaat Penelitian 

Hasil penelitian ini diharapkan bermanfaat untuk : 

1. Sebagai pengalaman pemula dalam menulis karya ilmiah dalam bentuk 

skripsi. 



6 
 

2. Memperkaya pembendaharaan penulisan tentang kesenian tradisional. 

3. Sebagai syarat mendapatkan gelar Strata I. 

4. Mengiventarisasi dan melestarikan kesenian Tikam Tuo di Kenagarian 

Ganggo Mudiak Kecamatan Bonjol Kabupaten Pasaman. 

5. Sebagai bahan referensi bagi peneliti lain yang dapat dijadikan sumber 

penelitian. 

 



 

7 
 

BAB II 

KERANGKA TEORETIS 

 

A. Penelitian Yang Relevan 

1. Sardayenti, 2001 yang berjudul Kesenian Ronggeng dalam masyarakat di 

Kinali Pasaman barat, Penyajian dan fungsinya Skripsi Program S1 

Universitas Negri Padang mengemukakan permasalahan tentang 

pertunjukan ronggeng pada upacara Sunatan mempunyai unsur kebatinan 

dan berfungsi untuk upacara ritual, sosial dan hiburan. 

2. Afriyeni, 2002 yang berjudul : Bentuk penyajian tari gelora dalam 

pertunjukan ronggeng di daerah Muaro Kiawai Kecamatan Gunung Tuleh 

Kabupaten Pasaman Barat. Skripsi jurusan Pendidikan Sendratasik FBSS 

UNP. Mengemukakan permasalahan tentang salah satu tari dalam 

pertunjukan ronggeng yaitu tari gelora yang didalamnya terdapat gerak 

durian tinggi manjulang, alang babega, tali tigo dan gerak mandi babaju. 

3. Sri Ida Yenti , 2009 dengan judul bentuk penyajian ronggeng di 

Kenagarian Talu Kecamatan Talamau Kabupaten Pasaman Barat,  

menerangkan prosesi bentuk penyajian ronggeng dalam pesta perkawinan 

yang ada di Kenagarian Talu didahului dengan kata sambutan oleh ketua 

ronggeng. Penyajian ronggeng ini merupakan reportoar yang terdiri dari 

seperangkat alat musik : dua buah gendang, satu biola dan dilengkapi 

dengan sebuah tamburin. Struktur penyajiannya diawali oleh bunyi biola 



8 
 

 

sesuai dengan lagu yang dinyanyikan setelah itu masuk bunyi gendang dan 

mulai penari mendendangkan lagunya. 

4. M. Naim, 2010 yang berjudul bentuk penyajian ronggeng di Jorong Sungai 

Jernih Nagari Talu Kecamatan Talamau Kabupaten Pasaman Barat 

menjelaskan bentuk penyajian ronggeng di Sungai Jernih merupakan 

pertunjukan musik dan tari. Alat musik yang digunakan biola, gendang dan 

tamburin. Jumlah penarinya ada yang berempat, bertiga dan berdua 

tergantung pada lagu yang dinyanyikan. 

Berdasarkan kajian yang relevan di atas masalah yang peneliti temukan 

tidaklah sama. Bentuk penyajian Tikam Tuo di Kenagarian Ganggo 

Mudiak Kecamatan Bonjol Kabupaten Pasaman berbeda. Maka penelitian 

ini layak dilakukan. 

 
B. Landasan  Teori 

1. Kesenian Tradisional 

Pengertian kesenian tradisoanal merupakan cerminan dari pelaku 

masyarakat pemiliknya, oleh karena itu dari melihat bentuk kesenian tradisional 

yang ada pada suatu daerah akan tergambar bentuk tatanan kehidupan masyarakat. 

Kesenian tradisional merupakan pernyataan dari pemikiran orang-orang yang 

memiliki dan memeliharanya sehingga kesenian tradisi melekat dengan pribadi 

masyarakat pemiliknya secara kokletif. Kesenian tradisional dikatakan sebagai 

kesenian yang menjadi  budaya bagi masyarakat yang mengayominya, namun 

karena Indonesia merupakan wilayah yang terdidri dari beribu pulau dan berbagai 



9 
 

 

macam kebudayaan yang tercatat sebagai kebudayaan tradisional (dalam Seni 

Budaya untuk kelas VII panduan guru)  

Sebagaimana pendapat Bastomi (1988:100) menyatakan  

Acuan kehidupan Bhineka hampir semua wilayah di Indonesia 
memiliki kesenian yang khas yaitu hasil kolektif masyarakat 
setempat, sedangkan maksud kesenian tradisional itu dipersepsikan 
sebagai wadah kolektif dengan Identitas Indonesia (bukan identitas 
daerah) tanpa menghapus atau meniadakan daerah masing-masing. 

 
Kesenian tradisional terutama yang telah mempunyai usia yang panjang, 

Lahir dengan sendirinya di tengah-tengah masyarakat tanpa diketahui nama 

penciptanya dan sejak kapan kesenian itu lahir. Andai kata diketahui nama 

penciptanya biasanya penciptanya tidak mau mengakui bahwa kesenian itu hasil 

karyanya. Pada umumnya mereka mengatakan bahwa kesenian itu diciptakan 

masyarakat banyak sebagai pendukungnya. 

Musik Tradisional dilestarikan atau diwariskan dari zaman ke zaman 

secara alami pada generasi ke generasi terhadap masyarakat pendukungnya seperti 

yang diungkapkan oleh R. Supanggah (1995:3)  

Musik Tradisional itu sendiri setelah diteliti dengan mengumpulkan 
dan mentranskripsikan dan menganalisanya dengan tekanan 
pendekatan yang didasari oleh peran musik sebagai tata tingkah laku 
manusia. Dari hasil penelitian tersebut didefinisikan pengertian 
musik Tradisional yaitu musik yang diajarkan dan diwariskan secara 
lisan dan bukan secara tulisan yang selalu mengalami perubahan. 
 

Sedyawati(1981:48) Mengemukakan tentang kesenian yang menjadi milik 

masyarakat setempat yaitu 

Suatu jenis kesenian, baik yang tumbuh dari rakyat itu sendiri atau 
berdasarkan pengaruh dari kebudayaan lain. Sehingga masyarakat itu telah 
mewarisi secara turun temurun dari nenek moyang mereka, dapat disebut 
kesenian Tradisional. Secara gampang prediket Tradisional diartikan 



10 
 

 

segala yang sesuai dengan Tradisi, sesuai dengan kerangka pola-pola 
bentuk maupun penerapan yang selalu berulang-ulang : 
 

2. Teori Bentuk 

  Menurut Djelantik (1990:14) menegemukakan bahwa: 
 

Bentuk adalah unsur-unsur dasar dari susunan pertunjukan, 
unsur-unsur penunjang yang membantu. Bentuk-bentuk itu 
mencapai perwujudan yang khas seperti alat musik, gerak, 
lagu, kostum, waktu dan tempat pertunjukan. 

 
Poerwadarminta (1976:137) Kata bentuk dalam kamus bahasa Indonesia 

berarti wujud, rupa, cara dan susunan. Sedangkan dalam kamus besar Bahasa 

Indonesia (KBBI) Pengertian bentuk adalah sesuatu yang dapat diamati. 

Dalam musik Tradisional bentuk adalah wujud dari keseluruhan isi yang 

akan disampaikan yang didukung oleh bagian-bagian dari musik Tradisional itu 

sendiri. Menurut Jacgueline Smith terjemahan Ben Suharto (1985:34) menyatakan 

bahwa  

Bentuk adalah wujud. Wujud dari keseluruhan materi, 
kesatuan diri atau mode (gaya) yang didalamnya terdapat 
elemen-elemen pendukung dari suatu babak musik. 

 
3. Teori Penyajian 

Adapun pengertian penyajian menurut Purwadarminta (1981:85) adalah 

apa yang disajikan atau dihidangkan secara visual, setelah itu menurut Djlantik 

(1990:14) Penyajian adalah apa yang telah disuguhkan pada yang menyaksikan. 

Suzane K. Langer terjemahan Widaryanto (1988:53-54) Berpendapat bahwa.  

Bentuk tersusun secara organis, elemen-elemennya tidaklah 
merupakan bagian-bagian yang berdidri lepas, tetapi ada 
keterkaitan, ketergantungan, keterpusatan pada aktifitas-
aktifitasnya yaitu organ-organ yang ada dikeseluruh sistemnya 



11 
 

 

berlangsung bersama dalam proses ritmis yang berupa paduan 
yang hidup dan khas. 

 
Berdasarkan uraian di atas dapat disimpulkan bahwa bentuk penyajian 

adalah unsur-unsur atau komponen-komponen yang saling berhubungan yang 

telah disajikan atau telah dihidangkan. 

Dalam meragakan musik Tradisional hal yang terpenting diperhatikan 

adalah penyajian. Maka dari itu dalam mendiskripsikan kesenian yang terdapat 

dalam masyarakat dalam permasalahan yang telah penulis rumuskan pada Bab I 

yaitu tentang bentuk peyajian Tikam Tuo dalam masyarakat Kenagarian Ganggo 

Mudiak sesuai dengan teori- teori yang telah penulis munculkan di atas dapat 

disimpulkan sebagai berikut : bentuk penyajian Tikam Tuo mencakup isi yang 

terdapat dalam penampilanya meliputi: seniman, alat musik yang dipakai, lagu 

atau syair yang dibawakan, kostum/rias, waktu/tempat, gerakan / tari dan 

penonton. 

 
C. Kerangka Konseptual 

Tikam Tuo adalah sebuah Kesenian Tradisional yang ada di tengah 

masyarakat Kenagarian Ganggo Mudiak Kecamatan Bonjol Kabupaten Pasaman 

yang didalamnya terdapat pertunjukan musik dan tari. 

Pemain musiknya semuanya laki-laki, Sebagai musik pertunjukan Tikam 

Tuo mempunyai bentuk penyajian yang didalamnya terdapat unsur-unsur : 

Peralatan musik (Instrumen), lagu (syair), pemain atau penyaji serta tempat 

penampilan musik tersebut. 



12 
 

 

Dalam penelitian ini peneliti akan membuat kerangka berfikir yang akan 

dipedomani dalam penelitian di lapangan. Hal pertama yang penulis uraikan 

adalah Lokasi penelitian yang menyangkut masalah letak geografis, mata 

pencaharian, adat istiadat, agama/religi, sosial, ekonomi, dan kesenian yang ada di 

Kanagarian Bonjol. Kemudian dilanjutkan dengan mengambarkan dan 

mendeskripsikan kesenian Tikam Tuo dilihat dari bentuk penyajianya meliputi: 

seniaman, alat musik yang dipakai, lagu yang dimainkan, gerak/tari, kostum/rias, 

waktu/tempat dan penonton wanita tabu dari segi adat dan agama. Seperti pada 

bagan konseptual berikut ini: 



13 
 

 

Bagan Kerangka Konseptual 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 

Bentuk Penyajian 

Masyarakat Kenagarian Ganggo Mudiak 
Kecamatan Bonjol 

Kesenian Tradisional Tikam Tuo 

Pesta Perkawinan 

Wanita tabu 

Agama Adat 

Deskriptif Analisis 

seniman 

Alat Musik 

Lagu 

Kostum/Rias 

Waktu/Tempat  
Pelaksanaan 

Gerak Tari 

Penonton 



 
 

48 
 

BAB V 

PENUTUP 

 

A. Kesimpulan  

Tikam Tuo adalah kesenian tradisional yang ada di tengah masyarakat 

Kanagarian Ganggo Mudiak Kecamatan Bonjol. Tikam Tuo diadakan pada pesta  

perkawinan di malam japuik anta, Tikam Tuo disajikan dalam bentuk musik dan 

tari. Alat musik yang dipakai pada pertunjukan Tikam Tuo adalah biola, tambua, 

dan tamburin. 

Pemain musik pada Tikam Tuo semuanya laki- laki sedangkan perempuan 

tabu karena terikat adat dan agama. Lagu yang di bawakan dalam penyajian 

Tikam Tuo semuanya berbahasa Minang. 

Pada pertunjukan Tikam Tuo para pemainnya tidak mengunakan kostum 

dan rias khusus, hanya mengunakan pakaian sehari- hari, yang menjadi biduannya 

adalah laki- laki didandani seperti perempuan. Gerakan penari pada pertunjukan 

Tikam Tuo tidak memiliki standar tersendiri, hanya tergantung kepada kreatifitas 

penonton yang ikut terlibat berbalas pantun karena berfungsi sebagai hiburan saja. 

Waktu dan tempat pelaksanaan Tikam Tuo adalah pada malam hari di arena 

terbuka terutama di halaman rumah atau di teras rumah. Penonton pertunjukan 

Tikam Tuo umumnya kaum lelaki berusia 25 tahun ke atas, terlibat langsung 

sebagai pelantun syair lagu yang berpantun dalam irama yang ada. 

Pada pertunjukan Tikam Tuo wanita tidak dibenarkan ikut berpartisipasi 

baik sebagai penari, penyanyi maupun penonton karena terikat  adat dan agama. 



49 
 

B. Saran  

Berdasarkan kesimpulan yang diperoleh dari penelitian dan analisis yang 

telah penulis lakukan maka saran dari penulis adalah : 

1. Diharapkan kepada masyarakat Kanagarian Ganggo Mudiak agar tetap 

mempertahankan tradisi dan budaya yang ada. 

2. Generasi muda yang ada di Kanagarian Ganggo Mudiak khususnya dan 

yang ada di Kecamatan Bonjol umumnya diharapkan agar mau 

mempelajari dan mengembangkan Tikam Tuo supaya dia tidak hilang di 

telan kemajuan zaman. 

3. Untuk Dinas Pariwisata Kabupaten Pasaman agar dapat memperhatikan, 

membina dan mengembangkan Tikam Tuo yang ada di Kanagarian 

Ganggo Mudiak Kecamatan Bonjol dengan cara menampilkan Tikam Tuo 

tersebut pada iven- iven tertentu di tingkat Kabupaten. 

4. Diharapkan kepada semua pihak yang peduli dengan Tikam Tuo agar 

tetap mempertahankannya. 

 

 

 



49 
 

DAFTAR PUSTAKA 
 

 
Bastomi, Suwaji.1988. Apresiasi Kesenian Tradisional. Semarang : IKIP Semarang 

Danandjaya. James. 1984. Folklor Indonesia, Ilmu gossip, Dongeng. Jakarta : Grafitri 

Kayam, Umar. 1981.Seni Tradisi Masyarakat. Sinar Harapan : Jakarta PT Jaya Prinursa. 

Lengger. Suzane K. 1996. Problematika Seni, terjemahan Widaryanto. Bandung, Akademi 
Seni Tari Indonesia. 

 
 
Moleong, Lexy, J. 2009 Metode Penelitian Kwalitatif Edisi Revisi. PT. Remaja Rusda. 

Bandung 
 
Poerwadarminta. 1976. Kamus Besar Bahasa Indonesia. Jakarta : Departemen Pendidikan 

dan Kebudayaan 

R. Supanggah. 1995. Etnomusikologi. Surakarta : MPSI 

Sedyawati, Edi. 1981. Pertumbuhan Seni Pertunjukan. Jakarta : Sinar Harapan 

Smith. Jaqueline.1985. Komposisi Tari,Sebuah Pertunjukan Praktis Bagi Guru.  
 Terjemahan Ben Suharto. Jogjakarta 
 
Tim perumus. 2006. Panduan guru/Seni Budaya kelas VII. Departemen Agama. 

Yusnida, 2010. Bentuk Penyajian Rongeang Pada Pesta Perkawinan di Simpang Empat 

Pasaman Barat. Padang : Skripsi Jurusan Pendidikan Sendratasik, FBSS, UNP. 

Zulkarnaini. 2002. Budaya Alam Minang Kabau Kelas IV SD. Padang : Ikhlas 

 

 

 

 


